
Testi di Giovanni Vailati



Indice

I “C. Burali–Forti. Logica matematica.” 3

II Sull’importanza delle ricerche relative alla Storia delle Scienze 7

III Il Metodo Deduttivo come Strumento di Ricerca. 24

IV Alcune Osservazioni sulle questioni di parole nella storia della scien-
za e della cultura. 59

V Sulla portata logica della classificazione dei fatti fondamentali pro-
posta dal prof. Franz Brentano 87

VI Sull’applicabilit à dei concetti di Causa e di Effetto nelle Scienze
Storiche 93

VII Di un’opera dimenticata del P. Gerolamo Saccheri (“Logica De-
monstrativa” 1697). 100

VIII La caccia alle antitesi 108

IX I tropi della logica 117

X La ricerca dell’impossibile 126

XI La pi ù recente definizione della matematica 135

XII Le origini e l’idea fondamentale del pragmatismo 141

XIII Il linguaggio come ostacolo alla eliminazione dei contrasti illusori 155

XIV Il ruolo dei paradossi in filosofia 161

XV Sull’arte d’interrogare 167

1



XVI Per un’analisi pragmatistica della nomenclatura filosofica 172

XVII Il pragmatismo e i vari modi di non dir niente 181

XVIII Pragmatismo e logica matematica 191

XIX Idee Pedagogiche di H. G. Wells 198

2



I

“C. Burali–Forti. Logica
matematica.”

Milano, Hoepli, 18941.

(Rivista di Matematica, t. 4, 1894,
pp. 143–146).

La pubblicazione di questo Manuale viene a proposito per offrire ai non pochi che
ora s’interessano ai progressi della Logica matematica il mezzo di farsi facilmente
un concetto dello stato attuale di questa disciplina che va sempre più acquistando
diritto di cittadinanza fra le scienze matematiche. Anche chi si trovasse affatto
digiuno della materia pùo trovare nei primi capitoli del libro del Burali tutto ciò
che gli abbisogna per porsi in grado di passare con lui in rassegna i principali
metodi e alcune tra le più interessanti applicazioni del calcolo logico.

L’A. comincia coll’esporre ordinatamente, deducendole da undici ammissioni
fondamentali, le proprietà del segno di deduzione (⊃), quelle della somma e del
prodotto logico di proposizioni, quelle della negazione, tutte le regole infine di
qualche importanza che si riferiscono alle operazioni sulle proposizioni.

L’utilit à del calcolo simbolico per la deduzione e trasformazione delle propo-
sizioni viene messa in luce da un’opportuna scelta di esempi e applicazioni tratte
in massima parte dall’aritmetica e dalla teoria dei numeri.

Procedendo innanzi, l’A. prende ad esporre la teoria delle proposizioni condi-
zionali e delle classi che esse determinano. Tale teoria viene assoggettata ad una

1VedasiEl Progreso Matematico, 1894, pag. 223.

3



trattazione accurata, e dettagliata come richiede l’importanza dell’argomento trop-
po trascurato negli ordinari trattati di logica matematica. Il sistema di notazione e
il procedimento sono quelli seguiti dal prof. Peano nelle sue varie pubblicazioni
su questo soggetto.

L’A. chiarisce anzitutto il concetto diproposizione condizionaleche egli de-
finisce come una proposizione contenente una o più lettere indeterminate, inten-
dendo per lettera indeterminata una lettera (o altro segno qualunque) che sta per
rappresentare non un determinato individuo od oggetto, ma bensı̀ un individuo od
oggetto da scegliere ad arbitrio tra quelli per cui la proposizione ha un significato.
Una proposizione condizionale, contenente per es. la lettera indeterminatax, non
è per śe ńe vera ńe falsa; essa serve a definire o delimitare una classe, la classe,
cioè, formata dagli oggetti o individui tali che, ponendo al posto dix un segno che
li rappresenti, danno luogo a una proposizione vera, allo stesso modo come una
equazione (chèe appunto una proposizione condizionale di forma speciale) può
servire a determinare i valori dell’incognita pei quali essaè soddisfatta.

Per indicare le relazioni tra classi definite per mezzo di proposizioni condi-
zionali, in cui entri per esempio la lettera indeterminatax, l’A. introduce il segno
⊃x, (e il corrispondente=x,) che posto tra due tali proposizioni serve ad indicare
l’inclusione della classe definita dalla prima proposizione in quella definita dalla
seconda.

Passa quindi a studiare il tipo più semplice di proposizioni condizionali, quelle
della formax ∈ a, ovea rappresenta una classe comunque definita e il segno∈
sta per indicare che l’individuo che si intende designato dal segnox, appartiene
alla classea. Invece di scriverex ∈ a . ⊃x . x ∈ b (ovea e b sono due classi) l’A.
conviene di scriverea ⊃ b, osservando che con ciò non si d̀a luogo ad ambiguità
non essendosi ancora attribuito alcun significato al segno⊃ allorquando compaia
tra due segni rappresentanti delle classi. Giustifica tale nuova convenzione dimo-
strando che il segno⊃ tra due classi si trova soggetto alle stesse regole di calcolo
del segno⊃ tra proposizioni.

Introduce quindi il segnox ∈ che messo davanti a proposizioni contenenti
una lettera indeterminatax serve a designare le classi che esse rispettivamente
definiscono. Per denotare le classix ∈(x ∈ a . x ∈ b), x ∈(x ∈ a ∪ x ∈ b),
x ∈(x =∈ a) mostra l’A. come sia opportuno scrivere più semplicementea b,
a ∪ b, =a e ciò per le stesse ragioni accennate pel caso del segno⊃.

L’A. passa poi ad estendere le nozioni e convenzioni introdotte al caso di
proposizioni contenenti più lettere indeterminate; riassume la teoria del Sillogi-
smo e analizza il metodo di dimostrazione per riduzione all’assurdo indicando le
precauzioni di cui si deve far uso nell’adoperarlo.

Segue un’appendice destinata a discutere alcune questioni la cui trattazione
non avrebbe potuto trovar posto conveniente nella parte destinata all’esposizione
sistematica della teoria. Vi si tratta anzitutto delprincipio d’induzione completadi

4



cui si fa tanto uso in tutti i rami della matematica. Vengono poi esposte e chiarite
con esempi le notazioni che si riferiscono al concetto di funzione, alle varie specie
di corrispondenze, all’inversione delle funzioni, ecc.

L’A. passa poi a parlare delle definizioni, di cui distingue quattro specie. Con
quelle di prima specie si conviene di attribuire a un nuovo segno o aggregato di
segni di cui si vuol far uso, lo stesso significato che abbiamo attribuito a un altro
segno o aggregato di segni non contenentelettere indeterminate. Quando i due
aggregati di segni contengono una (o più) lettere indeterminate, delle lettere ciòe,
che stiano per rappresentare uno qualunque tra gli individui d’una data classe, si ha
la definizione di seconda specie. Tra queste sono a notare ledefinizioni induttive,
specialmente importanti in matematica.

E infine suscettibili esclusivamente di applicazioni matematiche sono le due
ultime specie di definizione, a cui l’Autore dà rispettivamente il nome di “defini-
zione di un ente in śe stesso” e “definizioni per astrazione”. Malgrado il frequente
uso dei procedimenti che le costituiscono, questi non furono mai, per quantoè a
mia cognizione, distinti e formulate in termini generali in nessun trattato di logica
matematica.

Le “definizioni di un ente in śe stesso” si hanno allorquando una classe viene
ad essere caratterizzata semplicemente coll’attribuire agli individui che la com-
pongono delle proprietà tali che, in conseguenza di esse, si possono stabilire tra
gli enti stessi delle relazioni e delle operazioni per le quali sussistano delle deter-
minate regole di calcolo. Del modo con cui queste regole di calcolo possono venir
dedotte dalle proprietà primitive attribuite per definizione agli enti in questione
l’A. d à un esempio analizzando i principi dell’aritmetica col metodo seguito dal
prof. Peano (Arithmetices principia). È pure con definizioni di questa specie che
vien caratterizzato il concetto digrandezzae vengono distinte le varie specie di
grandezzenell’opera del prof. R. Bettazzi sullaTeoria delle grandezze. Queste
definizioni si presentano spesso sotto la forma di postulati, coi quali veniamo a
introdurre o foggiare (erschaffen) nuovi enti di cui pùo esserci utile indagare le
propriet̀a.

Finalmente le definizioni di una quarta specie si hanno quando, data una pro-
posizione condizionalepx,y contenente due lettere indeterminatex, y (o due grup-
pi di lettere indeterminate) si ritiene opportuno introdurre un nuovo segno di fun-
zione, per es.ϕ, e un nuovo segno di relazione, per es.α, convenendo che la
scrittura(ϕx)α(ϕy), abbia lo stesso significato della proposizionepxy. Con que-
sta convenzione, che in sostanza equivale a una definizione di seconda specie,
vengono a esser definite una funzione e una relazione delle quali, in conseguenza
appunto della loro definizione, si possono dimostrare certe proprietà fondamentali,
corrispondenti alle proprietà della proposizionepxy. Quindi, precisamente come
nel caso delle definizioni di terza specie, si rende possibile la deduzione d’un si-
stema di regole di calcolo che permette di giungere poi con maggior semplicità e

5



con un procedimento quasi meccanico, a dei risultati a cui solo con difficoltà e per
mezzo di ragionamenti complicati si sarebbe arrivati, senza il potente sussidio del
linguaggio simbolico.

Giova notare che questo modo di procedereè tanto pìu conveniente, quanto
meno le propriet̀a delle operazioni e relazioni che con esso si vengono a definire
si scostano dalle proprietà di altre operazioni e relazioni già note, e sulle quali
esiste gìa un’Algebrache ciè famigliare.È da questa avvertenza che ripete la sua
importanza la regola a cui accenna l’A. sotto il nome dilegge formaleo principio
della conservazione delle proprietà dei segni (Permanenz–Prinzip dell’Hankel)2.

L’A. considera in modo speciale il caso particolare delle definizioni cosiddet-
te per astrazione, le quali sono possibili quando la proposizionepxy è tale che
la corrispondente relazioneα viene a godere delle note proprietà caratteristiche
dell’uguaglianza. L’A. esemplifica una tale estensione del significato del segno
= analizzando prima il concetto di eguaglianza tra numeri razionali, poi tra nu-
meri reali, e mostra come, partendo dalla nozione elementare di numero intero si
giunga, seguendo sempre sostanzialmente lo stesso processo di generalizzazione,
al concetto pìu generale diquantit̀a.

Nell’ultimo capitolo l’A. prende in considerazione le difficoltà che si presen-
tano nelle questioni del seguente tipo: Data una classe di enti che goda di de-
terminate propriet̀a (o supposte o sperimentalmente verificabili) scegliere fra tali
propriet̀a quelle che possono servire per dare di questa classe una definizione di
terza specie, dalla quale si possano poi dedurre per mezzo di dimostrazioni tutte
le propriet̀a degli enti stessi. Perché tale definizione sia la più semplice possibile,
è necessario che le proprietà che con esse si attribuiscono agli enti studiati siano
indipendenti tra loro, non ve ne sia, ciòe, tra esse alcuna che si possa dedurre
dalle altre. I metodi da seguire per accertarsi di ciò danno luogo ad alcune delle
più interessanti applicazioni della Logica matematica e l’A. ne presenta qualche
saggio.

Il nome dell’Editore mi dispensa dall’occuparmi di ciò che riguarda la parte
tipografica.

Crema, 20 agosto 1894.

2A questa denominazione lo Schubert, in un suo recente articolo sul giornale americano
The Monist(Chicago, July, 1894), propone si sostituisca I’altra più significante diprincipio
dell’esclusione delle eccezioni(principle of no exception).

6



II

Sull’importanza delle ricerche
relative alla Storia delle Scienze

Prolusione a un corso sulla Storia del-
la Meccanica, letta il 4 dicembre 1896
nell’Universit̀a di Torino.
Torino, Roux–Frassati, 1897.

Alle ricerche storiche sui progressi del sapere umano siè portati ora ad attribuire
una importanza assai maggiore di quanto non avvenisse in passato. La disposi-
zione a considerare la storia delle scienze come una semplice raccolta di aneddoti
singolari e divertenti, non aventi altro scopo che quello di soddisfare la natura-
le curiosit̀a che desta tutto ciò che si riferisce alle vicende della vita o alle qualità
personali dei grandi scienziati del passato, nonè certamente ancora del tutto scom-
parsa, e capita qualche volta ancora adesso di sentire addurre, a difesa di questo
modo di vedere, dei ragionamenti che non differiscono che per la forma dalla fa-
mosa boutade del buono ed illustre filosofo cartesiano Malebranche, il quale, per
provare come un vero scienziato non dovesse dare alcuna importanza all’acqui-
sto di cognizioni storiche, citava il fatto che, secondo le Sacre Scritture, Adamo,
prima di assaggiare il frutto proibito, si trovava perfettamente in possesso di tutte
le cognizioni scientifiche, che in seguito i suoi discendenti dovettero riconquista-
re gradatamente; eppure egli non conosceva affatto la storia per il motivo che il
soggetto di essa non esisteva ancora1.

1Tra le scuole filosofiche della Grecia antica, quella che assunse in modo più caratteristico
questa stessa attitudine verso gli studi storici fu la scuola epicurea. Racconta Diogene Laerzio
che nei 300 volumi (k�lindroi) delle opere d’Epicuro non si trovava neppure una citazione, o

7



Ma questa specie di disdegno per le ricerche storiche sullo sviluppo delle co-
noscenze umane viene a trovarsi sempre meno in armonia coi nostri modi di con-
cepire le relazioni fra la scienza del passato e quella del presente. Credo che non
sarebbe troppo lontano dall’indicare la vera causa di tale disdegno del suo ostinato
persistere chi riconoscesse in esso il prodotto di abitudini mentali tramandate per
tradizione, e che risalgono al tempo in cui i grandi iniziatori dei metodi scientifi-
ci moderni avevano diritto di ricorrere, quasi per legittima difesa, anche a questo
mezzo supremo, nelle loro lotte corpo a corpo contro l’abuso della Autorità in
materia di scienza e di esperienza.

Citerò a questo proposito un passo caratteristico delDialogo dei Massimi
Sistemi. A Simplicio, che domanda quale sarà la scorta da seguire, quando si
abbandoni Aristotele, Galileo fa cosi rispondere da Salviati2:

Ci è bisogno di scorta nei paesi incogniti e selvaggi, ma nei luoghi
aperti e piani i ciechi solamente hanno bisogno di guida e chiè taleè
bene che si resti a casa. Ma chi ha gli occhi nella fronte, e nella mente,
di quelli si ha da servire per iscorta; né percìo dico io che non si deva
ascoltare Aristotele, anzi laudo il vederlo e diligentemente studiarlo,
e solo biasimo il darsegli in preda in maniera, che alla cieca si sotto-
scriva ad ogni suo detto e senza cercarne altra ragione si debba avere
per decreto inviolabile. Il chèe un abuso che si tira dietro un altro di-
sordine estremo, ed̀e che altri non si applica più a cercar di intendere
la forza dellesuedimostrazioni. E qual cosàe più vergognosa che il
sentire nelle pubbliche dispute, mentre si tratta di conclusioni dimo-
strabili, uscire un di traverso con un testo, e ben spesso scritto in ogni
altro proposito, e con esso serrar la bocca all’avversario? Ma quando
pure voi vogliate continuare in questo modo di studiare, deponete il
nome di filosofi e chiamatevi o istorici, o dottori di memoria chè non
conviene che quelli che non filosofano mai si usurpino l’onorato titolo
di filosofo. Per̀o, signor Simplicio, venite pure con le ragioni e con le
dimostrazionivostre, o di Aristotele, e non con testi e nuda autorità,
perch́e i discorsi nostri hanno a essere intorno al mondo sensibile e
non sopra un mondo di carta.

Ma da un altro punto di vista questomondo di cartadi cui Galileo parla con
tanto disprezzo, il mondo delle idee e delle immaginazioni umane, nonè ńe meno
reale, ńe meno sensibile, né meno meritevole di studio e di diligente osservazione,

un accenno a opinioni che non fossero quelle dell’autore (�g�graptai d© mart�rion ¡xwjen �n
a�to�c o�d�n; �ll> aÎtai e�s­n >Epiko�rou fwna�� De vitis Philosophorum, lib. X, cap. 1§
XVII).

2In principio dellaGiornata seconda. Ivi Salviati dice pure:Sono i suoi seguaci che hanno
data l’autorità ad Aristotele, non esso che se la sia usurpata o presa.

8



di quell’altro mondo all’investigazione del quale egli ha rivolto con tanto successo
l’ attivit à della sua mente. Le opinioni, siano esse vere o false, sono pur sempre
dei fatti, e come tali meritano ed esigono di essere prese ad oggetto d’indagine, di
accertamento, di confronto, e d’interpretazione, di spiegazione precisamente come
qualunque altro ordine di fatti, e, allo stesso scopo; allo scopo cioè di determinare
per quanto cìe possibile, in mezzo alle loro varietà, alla loro complicazione, alle
loro trasformazioni gli elementi costanti, le uniformità, le leggi insomma da cui il
loro succedersìe regolato. Un’asserzione erronea, un ragionamento inconcludente
d’uno scienziato dei tempi trascorsi possono essere tanto degni di considerazione
quanto una scoperta o un’intuizione geniale, se essi servono ugualmente a gettar
luce sulle cause che hanno accelerato o ritardato il progresso delle conoscenze
umane o a mettere a nudo il modo d’agire delle nostre facoltà intellettuali. Ogni
errore ci indica uno scoglio da evitare mentre non ogni scoperta ci indica una via
da seguire.

Nessuno pùo contestare la giustezza dell’osservazione di Galileo quando egli
nota che

fannosi liti e dispute sopra l’interpretazione del testamento d’un ta-
le: perch́e il testatorèe morto, che, se fosse vivo, sarebbe errore il
ricorrere ad altri che a lui medesimo per la determinazione del senso
di quanto egli aveva scritto. Ed in simil guisa,è semplicit̀a l’andar
cercando i sensi delle cose della natura nelle carte di questo o di quel
filosofo più che nell’opere della natura la quale vive sempre ed ope-
rante ci sta sempre innanzi agli occhi veridica ed immutabile in tutte
le cose sue.

Ma nonè meno vero d’altra parte che il ricusarsi d’esaminare e studiare le opinio-
ni degli scienziati dei tempi trascorsi per la ragione che vi fu un tempo in cui esse
erano superstiziosamente venerate come aventi valore superiore a ogni esperienza
e dimostrazione,̀e tanto irragionevole come se un astronomo ricusasse di osserva-
re il corso degli astri o un naturalista rifiutasse di occuparsi delle abitudini degli
uccelli semplicemente perché i sacerdoti babilonesi o gli auguri etruschi preten-
devano desumere, dalla posizione degli astri o dall’umore delle galline, presagi
infallibili sull’andamento degli eventi umani.

Se io dovessi in breve esprimere ciò che a mio parere caratterizza lo spirito al
quale si vanno sempre più informando le indagini storiche sullo sviluppo delle co-
noscenze, direi che la storia della scienza tende sempre più a diventare una scienza
essa stessa. Avviene di essa ciò che al principio del nostro secoloè avvenuto per
la storia dei linguaggi, quando essa, da pura materia di dilettevole erudizione e di
non sempre serie elucubrazioni etimologiche,è assorta rapidamente alla dignità
di disciplina scientifica autonoma dando luogo alla moderna filologia compara-
ta. E in vero si va oggi lentamente formando una vera storia comparata dalle

9



varie scienze, avente per oggetto d’analizzare e considerare da un punto di vista
generate i vari metodi d’indagine scientifica e la parte che ciascuno di essi ha ef-
fettivamente avuta nell’incremento dei vari rami del sapere. Solo per tal via sarà
possibile giungere, da una parte a spiegare le analogie o le corrispondenze che
presentano le successive fasi di sviluppo delle varie scienze3 e dall’altra ad aver
luce sulle cause per cui metodi o procedimenti che si dimostrano fecondi e utili
qualora siano applicati a un dato campo di ricerca, si manifestano affatto sterili e
inefficaci quando siano applicati ad un altro.

La storia delle Teorie scientifiche su un dato soggetto non va concepita come
la storia di una serie di tentativi successivi falliti tutti eccetto l’ultimo; essa non
è da paragonare, come fu fatto con assai più spirito che profondit̀a, alla serie di
operazioni che fa chi voglia aprire una porta avendo a disposizione un mezzo di
chiavi tra le quali egli non sa discernere quella cheè atta allo scopo.

La storia ci rappresenta invece una serie di successi dei quali ciascuno supera
ed eclissa il precedente come il precedente aveva alla sua volta superati ed eclissati
quelli che lo avevano preceduto4. L’ordine secondo cui tali successi si susseguono
storicamente noǹe un ordine casuale o arbitrario, o connesso a cause che non
abbiano alcun rapporto colla costituzione e le propensioni dell’intelligenza umana
o che diano luogo a diversi schemi di sviluppo secondoché si tratti d’un ramo di
scienza o d’un altro.

Noi ci troviamo sempre, o quasi sempre, davanti a un processo di approssima-
zioni successive paragonabili a una serie di esplorazioni in un paese sconosciuto,
ciascuna delle quali corregge o precisa meglio i risultati delle esplorazioni prece-
denti e rende sempre più facile, a quelle che susseguono, il raggiungimento dello
scopo che tutte hanno avuto in vista.

Lo studioso, che non si curi d’altro che di rendersi conto dello stato attuale
della scienza che egli coltiva, si trova, per ciò che riguarda la sua competenza a
giudicare dell’importanza che possono acquistare o perdere i vari processi di ri-
cerca e di prova o i vari indirizzi che si contendono il campo a un momento dato,
in una posizione analoga a quella d’un geometra che volesse determinare l’anda-

3Il merito d’aver per la prima volta richiamata I’attenzione su queste analogie e corrispondenze
e d’aver basato sulla loro considerazione una classificazione naturale delle scienze, spetta al Comte
(Cours de philosophie positive, 1835). La sua celebre legge dei tre stadii (teologico, metafisico,
positivo) rappresenta un tentativo, per quanto imperfetto e rudimentale, di enunciare sotto forma
definita le uniformit̀a di andamento che presenta lo sviluppo dei vari rami del sapere umano. Tanto
al Comte, come allo Spencer, che su questo soggetto ha seguito le sue orme, ha nociuto assai la
mancanza di cognizioni precise ed estese relative alle leggi di sviluppo dei linguaggi.

La filologia comparata e l’antropologia vanno ora continuamente accumulando preziosi
materiali che non richiedono che di essere ordinati e utilizzati.

4Alcune acute osservazioni su questo soggetto ho letto in questi giorni nel secondo volume
recentemente pubblicato, delCours d’Economie politiquedel prof. Vilfredo Pareto (Lausanne,
Rouge, 1896), a pag. 280.

10



mento di una curva non conoscendone che un solo punto o un elemento lineare.
Egli è incapace di fornire alcuna giustificazione concreta alle sue congetture sulla
natura e sul carattere degli ulteriori svolgimenti che la sua scienza stessa sta per
subire ed̀e sprovvisto di qualsiasi base solida su cui fondare attendibili previsioni
a tale riguardo5.

Ma strettamente connesso a questo viè pure un altro ordine di considerazioni
cheè venuto recentemente a modificare ancor più, nella stessa direzione, il nostro
giudizio sull’importanza delle ricerche storiche di cui parliamo. Le moderne teo-
rie evoluzionistiche, alla cui profonda influenza non si sottraggono ormai neppure
i rami d’attività scientifica pìu discosti da quelli nei quali esse hanno preso origine,
stanno per dare un significato nuovo, e direi quasi più concreto al noto aforismo di
Leibniz: Il presentèe figlio del passato e padre dell’avvenire. Noi siamo più che
mai vicini ad ammettere come letteralmente vera la sublime metafora di Pascal6

secondo la quale il succedersi delle generazioni umane nel corso dei secoli deve
esser considerate come la vita d’un uomo soloqui subsiste toujours et apprend
continuellement. O per esprimere la stessa idea sotto la forma ancora più precisa
sotto la quale essa era già prima stata enunciata da Francesco Bacone:

Antiquitas mundi iuventus saeculi: nostra profecto antiqua sunt sae-
cula non ea quae computantur ordine inverso initium sumendo a sae-
culo nostro.

Noi non ci accontentiamo di dedurre da ciò come Pascal che quelli che noi chia-
miamo gli antichi sono propriamente inuovi in tutte le cose e formano quella
che davvero si pùo considerare l’infanzia degli uomini, mentreè in noi stessi che
si riscontra effettivamente quell’antichità che noi ci illudiamo di venerare in es-
si. Noi non ci accontentiamo di concludere con Galileo chesiccome d’un uomo
particolare le ultime determinazioni par che sieno le più prudenti e che cogli an-
ni cresca il giudizio, cos̀ı dell’universalit̀a degli uomini pare ragionevole che le
ultime determinazioni siano le più vere.

In ciò che queste osservazioni presentano come una semplice plausibile analo-
gia, noi siamo ora in grado, appoggiandoci agli importanti risultati recentemente

5Non è fuor di luogo richiamare qui le eloquenti parole colle quali qualche giorno fa il prof.
Lavisse dell’Universit̀a di Parigi, nel discorso ivi pronunciato in occasione dell’inaugurazione
dell’anno accademico, incitava i giovani a non trascurare di studiare la storia delle scienze.

Si vous ignorez cette histoire vous n’acquerrez pas l’idee du mouvement de la scien-
ce ni le sentiment, du progrès qui est le ressort de la vie intellectuelle et l’embellit
par l’esṕerance illimit́e. Bien situer une science dans l’espace c’est se mettre dans
l’ état philosophique ńecessaire pour l’étudier et s’́elever au dessus de la condition
redoutable de la docilité passive.

6Fragment d’un trait́e du vide[Blaise Pascal.Oeuvres, publiées par L. Brunschwigg et P.
Boutroux, Paris, Hachette, 1908, Tome II, p. 139].

11



ottenuti nel campo delle scienze biologiche, di vedere qualche cosa di più: noi
vi riconosciamo l’azione d’una legge fondamentale che costituisce una delle più
gloriose conquiste della scienza contemporanea: di quella legge che Darwin ha
formulato dicendo che, nello sviluppo organico individuale, figurano rappresenta-
te in più piccola scala e quasi in riepilogo, le varie fasi corrispondenti allo sviluppo
della specie alla quale l’individuo appartiene.

I recenti studi della psicologia infantile, tra i quali mi basterà citare, come gli
ultimi pubblicati, quelli del prof. Preyer7 di Wiesbaden (Die Seele des Kindes);
quelli del Sully (Studies in Childhood), del Baldwin, del Perez, quelli di Fréd́eric
Queyrat sullo sviluppo dell’immaginazione e della facoltà d’astrarre nei fanciulli,
e i progressi che vanno continuamente facendo le ricerche comparate sulle attitu-
dini mentali dei popoli selvaggi e primitivi, in seguito all’impulso comunicato a
questo ramo di indagine dalle opere, fondamentali di Spencer, Lubbock e di Ty-
lor, apportano ogni giorno più numerosi e sostanziali contributi a conferma delle
geniali intuizioni del sommo scienziato inglese.

Non è solo per il fatto di, poter approfittare delle esperienze accumulate nel
corso delle generazioni passate, trasmesse e riassimilate rapidamente per mezzo
dell’imitazione, dell’educazione, della tradizione, dei libri, che le generazioni suc-
cessive si trovano fino a un certo punto in grado di cominciare ove hanno finito
quelle che le precedettero.

La mente di un uomo moderno non differisce da quella d’un uomo d’altri
tempi, dotato di corrispondenti facoltà intellettuali, solo per la maggior quantità o
la miglior qualit̀a della suppellettile di cognizioni di cui la primaè fornita e per
cosi dire ammobigliata.

Ben pìu importanti e caratteristiche sono le differenze, che corrispondono al-
l’acquisto e alla fissazione di nuovi abiti mentali, al diverso vigore rispettivo delle
varie facolt̀a intellettuali, al diverso orientamento della curiosità dell’ammirazio-
ne e del dubbio, alla diversa capacità a rimanere soddisfatti dalle spiegazioni d’un
dato tipo piuttosto che da quelle di un altro, o alla maggiore o minore facilità a
prestare assenso alle varie specie di prove o di ragionamenti e a fare un diverso
apprezzamento della loro rispettiva validità; le differenze infine che si riferiscono
a un diverso senso dell’evidenza, a una maggiore o minor preponderanza di quelle
che i fisiologi chiamerebbero lefunzioni inibitoriesugli spontanei impulsi della
mente, e a una diversa fiducia nei vari criteri di accertamento e nei vari processi
d’investigazione.È sopratutto in questo genere di differenze e di contrasti che

7Dall’interessante comunicazione presentata su questo progetto dal professor Preyer al Con-
gresso internazionale di psicologia che ebbe luogo lo scorso agosto a Monaco di Baviera, tolgo
la seguente frase:Dass die individualle Entwickelung eine abgekürzte Wiederholung der Stamme-
sentwickelung ist, wird für die Gestaltung der Organismen nicht mehr bezweifelt. Für die Psyche
ist es, nach meinen Beobachtungen an Kindern und jungen Thieren, nicht minder gewiss. – Die
geistige Entwickelung des ganzen Menschengeschlechts findet sich abgekürzt wieder im Kinde.

12



si manifesta la corrispondenza tra le varie fasi attraverso alle quali passa succes-
sivamente l’intelligenza d’un singolo individuo nel corso del suo svolgimento, e
i caratteri che presentano i successivi stadi di sviluppo di quella che si potrebbe
chiamare l’intelligenza collettiva, rappresentata dallo stato delle varie scienze e
dal livello generate della cultura in ogni data epoca del progresso umano.

Chi attende ad analizzare la diversa indole delle domande che fanno o che si
fanno, e delle risposte di cui si appagano rispettivamente un bambino e un adulto,
appartenenti ad una stessa società, e chi si occupa invece di ricercare, per esem-
pio perch́e mai i geometri greci avessero tanta predilezione per le dimostrazioni
dall’assurdo, mentre i geometri moderni tentano di evitarle colla massima cura,
non si propongono, in fondo, delle questioni che appartengono a un diverso or-
dine di ricerca o per la cui soluzione si richieda un diverso metodo o una diversa
accumulazione di dati.

Le considerazioni che ho fin qui svolte mi sembrano sufficienti per fornire,
non solo una spiegazione, ma anche una giustificazione della tendenza, che si va
accentuando nel mondo scientifico moderno e specialmente presso le nazioni che
si trovano alla testa della civiltà ad attribuire sempre maggior importanza agli studi
che si riferiscono alla storia delle scienze.

Tra i molteplici sintomi e le numerose manifestazioni caratteristiche di questa
tendenza, mi basti accennare al grande e sempre crescente numero dei corsi dedi-
cati a questo soggetto che si riscontrano nei programmi delle Università tedesche,
le quali, per la loro autonomia e la relativa flessibilità dei loro ordinamenti, si pre-
stano assai bene a fare indicazioni genuine e tipiche per la determinazione delle
correnti del pensiero contemporaneo.

Dal prospetto ufficiale dei corsi annunciati per l’anno accademico ora inco-
minciato, nelle Universit̀a di Germania e Austria, rilevo le seguenti informazioni:

L’Università di Berlino ha un corso di Storia della Chimica e un altro di Storia
della Medicina, quella di Breslavia ha pure un corso di Storia della Medicina, un
altro di Storia della Matematica e un terzo di Storia della Botanica. L’Università di
Königsberg ha un Corso di Storia dell’Astronomia, e quella di Graz un corso sulla
storia della Letteratura scientifica dell’antica Grecia. Alla Storia della Chimica
è pure dedicato un Corso speciale all’Università di Wittemberg e a quella della
Medicina altri corsi a Tubingen, a Bonn e a Vienna8. In questa ultima Università
la storia d’un ramo della fisica, e precisamente la storia della teoria meccanica del
calore, forma oggetto d’un corso di lezioni tenute dal prof. Ernesto Mach, che
avremo spesso occasione di nominare come autore di una pregevole opera sulla
Storia della Meccanica (Die Mechanik in ihrer Entwickelung historisch–kritisch
dargestellt)9.

8Nell’Università di Torino il prof. Piero Giacosa tiene già da qualche anno un corso sulla Storia
della medicina.

9Il prof Mach ha pubblicato in questi giorni un altro importante lavoro d’indole storica (Die

13



Ma non è solo in questa tendenza della storia delle scienze a costituirsi in
certo modo come un oggetto speciale di studio, tendenza che potrebbe sembrare
non esser altro che una delle tante manifestazioni del processo normale di divisio-
ne del lavoro intellettuale al quale si informa lo sviluppo della scienza moderna,
che si esplicano gli effetti delle nuove idee le quali ho testè accennato.̀E soprat-
tutto all’influenza diretta che esse esercitano sull’indirizzo generale dell’insegna-
mento a sui metodi con cui questo viene impartito, che mi preme richiamare ora
l’attenzione.

Non si è certamente cominciato solo in questi ultimi tempi a riconoscere co-
me, scopo e ufficio principale dell’insegnamento, non deva esser quello di fare
inghiottire ai discepoli la maggior dose possibile di informazioni o di ragiona-
menti e infarcire la loro memoria del massimo numero di notizie e di cognizio-
ni10. Herbert Spencer noǹe stato il primo, come non sono stati i primi Pestalozzi e
Rousseau, e neppure Locke e Montaigne, a proclamare che il compito principale
che deve prefiggersi chi insegnaè quello di favorire lo sviluppo armonico delle
facolt̀a intellettuali, di stimolare e provocare, pure regolandoli e in certo modo in-
canalandoli, gli impulsi spontanei delle menti che stanno formandosi e utilizzare
al massimo grado le inclinazioni istintive, facendo loro la minima violenza. Ora
non v’è bisogno, dopo quanto ho già detto, di spendere molte parole per far rile-
vare come le nuove idee alle quali ho alluso portino sempre più a fare annoverare
non, solo tra i mezzi ma anche tra le condizioni indispensabili per la realizzazione
d’un sistema d’insegnamento che si avvicini quantoè possibile a questo ideale, il
possesso da parte di quelli che hanno ufficio d’insegnare una data scienza, d’una
conoscenza almeno sommaria delle fasi più importanti e caratteristiche del suo
sviluppo.

Per cìo che riguarda anzi in modo speciale gli studi matematici, io non sarei
del tutto alieno dal dar ragione a quelli che credono che il metodo migliore, dal
lato didattico, per un’esposizione delle varie parti d’un determinato soggetto, sia
quello che risulta dal presentare la materia di cui esso si compone, sotto una forma
che si discosti il meno possibile da quella che corrisponde al suo sviluppo storico.
Quello che si chiama ora il metodoeuristico, quel metodo ciòe d’esposizione e
d’insegnamento nel quale l’allievo, o il lettore arriva ad impossessarsi delle co-
gnizioni che costituiscono un dato ramo di scienza passando attraverso alle con-
siderazioni che hanno guidato quelli che sono giunti ad esser per la prima volta,
presenta da questo lato indiscutibili vantaggi, sull’ordinario metodo d’esposizio-
ne, il quale, astraendo affatto da qualunque considerazione d’indole psicologica

Prinzipien der Ẅarmelehre) che mi spiace di non aver potuto consultare prima di scrivere queste
pagine.

10Que nous sert il d’avoir la panse pleine de viande, si elle ne se digère, si elle ne se tran-
sforme en nous, si elle ne nous augmente et fortifie ?(Montaigne, Essays, livre 1, ch. 24. “Du
pédantisme”).

14



sulla differenza di tirocinio mentale e di abitudini coordinatrici tra chi impara e
chi insegna, mira ad esporre fin dal principale il soggetto sotto la forma che al-
l’insegnante pùo sembrare la più logicamente connessa, la più up to datecome
direbbero gli inglesi, sotto la forma più soddisfacente insomma, per chi, come
lui, abbia gìa conoscenza del ramo di ricerca di cui si tratta, e per chi come lui
non senta altro bisogno che quello di sistematizzare e coordinare un complesso
di cognizioni che possiede già come scienziato, come pensatore, come scrittore,
l’insegnante pùo bene aspirare ad appartenere alla nobile schieradei maestri di
coloro che sanno, ma, come insegnante, egli ha sopratutto il compito di essere il
maestro dicolor che non sanno.

A nessuno che abbia avuto occasione di trattare in iscuola, davanti a dei gio-
vani, qualunque soggetto che si riferisca alle parti astratte e teoriche della mate-
matica pùo essere sfuggito il rapido cambiamento di tono che subisce l’attenzione
e l’interessamento degli studenti ogni qualvolta l’esposizione, discostandosi per
una circostanza qualsiasi dall’ordinario andamento dottrinale e deduttivo, lascia
luogo a delle considerazioni d’indole storica a considerazioni, per esempio, che si
riferiscano alla natura dei problemi e delle difficoltà che hanno dato origine allo
svolgimento d’una teoria o all’introduzione d’un metodo, alle ragioni per le qua-
li determinati concetti o determinate convenzioni sono state adottate o ai diversi
punti di vista dai quali un dato soggetto fu considerato da quelli che maggiormen-
te contribuirono ad avanzarne la trattazione scientifica. Di questo appetito sano e
caratteristico delle menti giovani per quella parte degli alimenti intellettuali loro
presentati che istintivamente riconoscono come facilmente assimilabile e più con-
facente al normale sviluppo delle loro facoltà, è certamente desiderabile trarre il
maggior partito possibile. Utilizzarlo intelligentemente vuol dire rendere l’inse-
gnamento pìu proficuo e nello stesso tempo più gradevole, pìu efficace e insieme
più attraente11.

Ma è ora tempo ch’io passi ad esporre in modo più dettagliato le ragioni per
cui gli studi che si riferiscono alla storia della matematica e di quelle tra le altre
scienze che sono più strettamente collegate con essa come l’astronomia, la mecca-

11Quella classica lezione di geometria elementare alla qualeè dedicata la seconda parte delMe-
nonedi Platone, costituisce un modello, ancora troppo poco imitato di un’esposizione che soddisfa
alle esigenze sopra accennate. In essa Socrate si pone, per adoperare la sua imagine favorita, nella
posizione di una levatrice, aiutando col solo mezzo di opportune interrogazioni, il suo discepolo ad
arrivare colle sue proprie forze alla scoperta e all’accertamento di quel semplice teorema di geo-
metria che gli vuoleinsegnare. Menone finisce per credere che egli lo conosceva già prima e che
Socrate ha solo contribuito a rammentarglielo. Le considerazioni che fa poi Platone per spiegarsi
questo fatto ricorrendo all’ipotesi che lo scoprire e l’imparare non siano spesso che il ricordarsi di
cose gìa sapute in vite anteriori (in ciò consiste la sua celebre teoria dellareminiscenza), differi-
scono certamente più per la forma che non per la sostanza dalle idee dello Spencer sull’ereditarietà
dei caratteri mentaliacquisiti.

15



nica, la fisica, mi sembrano presentare maggiore interesse e richiamare maggiore
attenzione di quelli che riguardano la storia degli altri rami del sapere umano.

Per nessuno di questi, come per le scienze matematiche, la solidarietà del pre-
sente col passato, e direi anzi la collaborazione dell’uno coll’altro sono cosı̀ inti-
me e cos̀ı indispensabili a conoscersi da chiunque miri a penetrare lo spirito della
scienza.

La storia delle scienze matematiche ci presenta un esempio unico ed ammi-
rabile d’un processo continuo di elaborazione e di svolgimento nel quale ogni
avanzamento ha sempre presupposto come condizione indispensabile gli avan-
zamenti anteriori e in cui ogni nuovo acquisto si appoggia e si sovrappone agli
acquisti antecedenti e tende ad accrescerne piuttosto che a sminuirne e ad atte-
nuarne l’importanza. Se Archimede o Apollonio potessero rivivere oggi ed esser
messi a parte di tutto ciò cheè stato trovato o dimostrato dai loro tempi fino a
noi sui soggetti da loro investigati, non si potrebbe mostrar loro una sola propo-
sizione che contraddica alle conclusioni alle quali essi erano arrivati, ed essi non
potrebbero esser costretti a confessare d’aver avuto torto in una sola delle loro af-
fermazioni. Se Euclide assistesse a un lezione di geometria in uno dei nostri Licei
o Istituti tecnici, non durerebbe certo fatica a riconoscere che le proposizioni, le
definizioni, i teoremi, le dimostrazioni che costituiscono la materia del program-
ma svolto, sono in fondo ancora le sue proposizione e le sue dimostrazioni, solo
qualche volta leggermente ritoccate e non sempre migliorate. Se egli poi volesse
divertirsi a sfogliare un volume qualunque dei nostri periodici di matematica non
tarderebbe ad afferrare, attraverso alle differenze puramente formale e secondarie,
la profonda identit̀a tra lo spirito che animava le sue ricerche e quello che continua
a guidare e dominare le ricerche dei matematici d’oggi; egli constaterebbe come
il suorigore è ancora il nostro rigore, come il suo punto di partenzaè ancora il
nostro punto di partenza, e come non ciè possibile studiare neppure quella geo-
metria che abbiamo voluto chiamarenon euclideasenza far uso dei procedimenti
di cui egli per il primo ci ha insegnato a valerci.

Non è solo per̀o sotto questa forma diretta e tangibile che la cooperazione tra
i cultori attuali delle scienze matematiche ei loro predecessori si manifesta e dà
impulso ai progressi della scienza. Viè un’altra specie di collaborazione che si
potrebbe chiamare automatica o inconscia e che nonè meno importante a con-
siderare.È nota l’osservazione di Eulero, colla quale egli accenna l’impressione
cui non poteva sottrarsi, ogni qual volta dalla natura dei suoi lavori era portato
a servirsi di lunghi sviluppi o trasformazioni di formule per giungere ai risultati
che aveva in vista. Gli pareva allor, egli dice, che i suoi simboli e le sue formule
s’incaricassero di pensare e ragionare per lui e che la sua matita vincesse di per-
spicacia il suo cervello. Ed egli spingeva la sua fiducia nella sua matita fino al
punto di pronunciare, in presenza di un risultato assurdo a cui essa lo portava, la
celebre frase:Sebbene ciò sembri contrario alla verit̀a, pureè più da fidarsi del

16



calcolo che del nostro stesso giudizio. (Mechanica, vol. I § 272). Tale impres-
sione e tale fiducia, per quanto sembrino a prima vista strane ed ingiustificabili,
diventano perfettamente spiegabili e naturali quando si pensi quante idee e quante
meditazioni, alcune delle quali rimontano a secoli anteriori, si trovano, per cosı̀
dire, concentrate e immagazzinate in quei segni e in quelle formule che l’abitudine
ci pone in grado di maneggiare con tanta facilità e rapidit̀a. In esse cooperano ef-
fettivamente ancora con noi, a cosı̀ grande distanza di tempo, altre menti, senza il
cui aiuto noi dovremmo ripetere ritornando da capo tutto il lavoro che esse hanno
fatto una volta per tutte12. Il caso di Eulero coincide in sostanza con quello d’un
calcolatore che, avendo eseguito una lunga moltiplicazione, prima direttamente e
poi coll’aiuto dei logaritmi, si trovasse ad aver ottenuto due risultati diversi.È
evidente che sarebbe allora ragionevole per lui aver più fiducia nell’esattezza del-
le tavole logaritmiche che nella sua abilità personale a eseguire un lungo calcolo
senza incorrere eventualmente in errori.

È stato spesse volte osservato come le fasi più importanti decisive nello svilup-
po delle matematiche, specialmente nei tempi moderni pei quali, com’è naturale, i
dati al riguardo sono più copiosi e accessibili si siano esplicate sotto l’aspetto, non
tanto di aggiunte repentine o accrescimenti subitanei al patrimonio di cognizioni
già acquistato e posseduto dai più eminenti cultori della scienza a ogni data epoca,
quanto piuttosto sotto forma di innovazione o di riforme nei processi d’indagine o
dimostrazione, di cambiamenti nel punto di vista da cui considerare o coordinare
le conoscenze che erano già in possesso delle persone più competenti, qualche
volta anzi infine sotto le modeste sembianze d’una semplice introduzione di nuovi
strumenti o artifici atti a raggiunger con maggior semplicità o rapidit̀a dei risultati
ai quali, sebbene con maggior fatica e maggior impiego di sforzi intellettuali, si
sarebbe potuto giungere o si era già giunti anche prima.

L’esame diligente dei documenti storici ci dice anzi qualche cosa di più e ciòe
che, tra le difficolt̀a contro le quali le scienze matematiche nel corso del loro svol-
gimento hanno dovuto lottare e tra gli ostavoli che esse hanno dovuto superare nel
loro cammino, figurano per non piccola parte quelli provenienti appunto dall’in-

12Sugli inconvenienti a cui d̀a spesso luogo questa specie di cooperazione intellettuale, si tro-
vano interessanti considerazioni in un recente volume di L. Dugas,Le Psittacisme, Paris, Alcan,
1895). Lo stesso argomentoè pure trattato incidentalmente nel bel lavoro di Guglielmo Ferrero
sui Simboli. Le considerazioni del geniale sociologo italiano su ciò che egli chiama, con parola
alquanto barbara,l’arresto ideo-emotivo, sebbene si riferiscano in special modo alle relazioni psi-
cologiche tra il legislatore l’interprete della legge, sono tuttavia in parte applicabili anche al caso
di cui parliamo. La soverchia fiducia nelleformolee il rispetto esagerato delleformalità hanno
forse una radice comune nella propensione che ha l’uomo a ritenere, a lungo andare, come un fine
in se stesso, ciò che da principio non era per lui che un mezzo: cosı̀ l’avaro arriva a poco a poco
a desiderare il possesso della ricchezza (deimezzi) indipendentemente affatto da qualunque uso o
scopo a cui egli desideri applicarla.

17



fluenza che questo carattere speciale, che presentano le fasi del suo sviluppo, ha
esercitato sulla mente dei suoi cultori.

Per chiarir meglio cìo che intendo di dire, non sarà superfluo ch’io citi in
esempio qualche fatto speciale.

Tra i documenti che spargono maggior luce sui particolari storici che si rife-
riscono a quell’importantissimo stadio nello svolgimento delle scienze matemati-
che, chèe segnato dal sorgere del calcolo infinitesimale, va certamente annoverato
il carteggio tra Wallis e Leibniz che si trova pubblicato nelle opere del primo.

Da esso appare chiaramente quale fosse l’indole delle obbiezioni che alle nuo-
ve vedute di Leibniz e di Newton erano mosse da quelli, tra loro contemporanei,
che oggi noi a buon diritto classifichiamo insieme a loro tra i sommi matematici
di quel tempo. Esse si possono riassumere nell’opinione di Huyghens che Leibniz
esprime colle seguenti parole:

Hugenius certe, qui haec studia profundissime inspexerat multisque
modis auxerat, parvi faciebat calculum meum, nondum perspecta uti-
litate. Putabat enim, dudum nota, sic tantum nove exprimi, prorsus
quemadomodum Robervalius et alii initio, Cartesii curvarum calcu-
lum parvi faciebant.

Su questa analogia tra la posizione sua e quella in cui poco meno d’un seco-
lo prima si era gìa trovato il creatore della geometria analitica, Leibniz ritorna
con insistenza nel corso dell’epistolario. Ma ciò che rende sopratutto degne di
attenzione le sue osservazioni in proposito, sono gli argomenti a cui ricorre per
difendere śe e Cartesio contro le obbiezioni sollevate rispettivamente da Roberval
e da Huyghens.

Val la pena di citare anche qui testualmente le sue parole dirette a Wallis:

Et licet fatear quemadmodum rem ipsam, in aequationibus curvarum
localibus facilioribus calculo Cartesi expressam, jam tenebant vete-
res, ita rem ipsam mei aequationibus differtialibus expressam non po-
tuisse tibi aliisque egregiis viris esse ignotam, non ideo tamen minus
puto Cartesium et me aliquid utile praestitisse. Nam antequam talia
ad constantes quosdam characteres calculi algebrici reducuntur tan-
tumque omnia vi mentis et imaginationis sunt peragenda, non licet
in magis composita abditaque penetrare, quae tamen, calculo semel
constituto, lusus quidem jocusque videantur13.

13Wallis risponde:Quando autem ego alicubi insinuaveram, Cavallerii geomtria indivisibilium
non aliam esse quam veterem methodum exhaustionum compendiosius traditam, non putet aliquis
id a me dictum in ejus derogationem sed in ejusdem confirmationem.

18



Ora anche il frequente ripetersi di fatti di questo genere14 nella storia delle mate-
matiche e il costituire essi quasi una caratteristica speciale di questa di fronte alla
storia delle altre scienze, cessa di essere strano e appare anzi come perfettamente
naturale e spiegabile quando si ponga mente a quanto ho sopra accennato sulla
forma speciale che per esse assume il vincolo che unisce tra loro i cultori della
scienza a un dato momento e i loro predecessori.

Si verifica per le scienze matematiche qualche cosa di simile a ciò che ha
luogo nello sviluppo industriale di quei rami di produzione nei quali quello che
gli economisti chiamano il capitale fisso predomina sul capitale circolante, nei
quali ciòe il valore rappresentato dagli strumenti propriamente dettiè assai grande
di fronte a quello che corrisponde alle spese per acquisto delle materie prime e al
lavoro direttamente applicato.

Questa analogia non sussiste solo per la circostanza che, in tali rami d’indu-
stria, una gran parte dell’apparente prodotto del lavoro d’ogni singolo individuo
va considerato come il prodotto effettivo degli sforzi di tutti quegli altri che hanno
contribuito a produrre gli strumenti o le macchine colle quali egli lavora. Essa
si spinge assai più in là e cos̀ı per esempio, il fatto che nelle industrie a impianti
costosi il buon effetto d’un miglioramento nel materiale stabileè, per un certo
spazio di tempo, contrabilanciato dall’aumento di spesa inerente alla sostituzione
del materiale nuovo al vecchio, trova il suo riscontro negli inconvenienti che la
storia delle scienze matematiche ci mostra essersi sempre verificati ogniqualvolta
i loro progressi, conducendo all’introduzione di nuovi procedimenti o di nuovi
metodi, hanno reso necessaria l’azione di nuovi concetti o la sostituzione di nuovi
mezzi di rappresentazione al posto di quelli ai quali il lungo uso aveva conferito il
vantaggio di sembrarci i più semplici e i pìu naturali.

Tra le considerazioni che ho fin qui svolte sui caratteri speciali che presenta
lo sviluppo delle scienze matematiche, quest’ultima può ritenersi come partico-
larmente applicabile al caso della meccanica.

Il Bolzmann ha osservato assai giustamente come le idee dominanti sulla na-
tura e sullo scopo delle teorie meccaniche, specialmente in quanto riguarda le loro
applicazioni alla fisica, siano andate recentemente modificandosi in una direzio-
ne opposta a quella che hanno seguito invece le recenti modificazioni delle idee
prevalenti sull’ufficio e sul compito delle scienze naturali. In queste ultime, in-
fatti, che solo una cinquantina d’anni fa erano ancora considerate come scienze
puramente descrittive e classificatrici, tendono sempre più ad assumere importan-
za le questioni che si riferiscono alla ricerca delle cause e alla spiegazione dei
fatti. Quel cumulo di informazioni e di classificazioni che, fino a un tempo non
molto lontano dal nostro, esauriva il contenuto di ciò che si chiamava la “Sto-

14Man hat mir den Einwurf gemacht dass die ganze Ausdehnungslehre nur eine abgekürzte
Schreibart sei(Grassman, Prefazione alla 2a Edizione dell’Ausdehnungslehre).

19



ria Naturale”,è ora considerato come del semplice materiale da utilizzare per la
determinazione dei processi di sviluppo del mondo organico e della parte da asse-
gnare in esso ai vari fattori che vi contribuiscono e alle varie influenze che su esso
esplicano la loro azione. Se noi invece prendiamo ad osservare le modificazioni
che, nello stesso intervallo di tempo, ha subito il nostro concetto di ciò cheè e di
ciò che deve essere la meccanica, non possiamo a meno di riconoscere in esse il
manifestarsi d’una tendenza diametralmente opposta. Essa ha trovato forse la sua
più autorevole espressione nella definizione tanto spesso citata dal Kirchhoff nella
qualeè indicato come unico scopo della meccanica la descrizione, nei termini più
semplici possibili e col minimo impiego di ipotesi, dei movimenti dei corpi quali
avvengono effettivamente in natura.

Considerati da questo punto di vista, i concetti di cui la meccanica si serve
e le supposizioni sulle quali si basa, vengono ad assumere nettamente il caratte-
re di strumenti il cui valore dipende unicamente dal servizio che ci rendono pel
raggiungimento dello scopo cosı̀ indicato, il che d’altra parte trova ulteriore con-
ferma nel fatto, frequentemente notato, che in meccanica non sono i principii o
le teorie che provano i fatti che da esse si deducono, maè piuttosto la conformit̀a
delle conclusioni a cui si arriva, coi dati dell’esperienza, che giustifica i principii
e limita il campo delle ipotesi da cuiè conveniente partire15.

L’osservazione precedente ci fornisce la spiegazione anche di un altro fatto
che avremo spesso occasione di constatare, che cioè in nessuna scienza come nel-
la meccanica le considerazioni relative a ciò che lo Herz16 chiama laZweckm̈assi-
gkeit (parola di cui non mi riesce trovare l’equivalente italiana poiché la parola
opportunit̀a non suggerisce esattamente lo stesso concetto) hanno avuto tanto pe-
so nel determinare i più grandi progressi delle teorie e dei concetti fondamentali.È
su questo campo che le battaglie più importanti e decisive che la storia della mec-
canica ricordi sono state combattute. Per citare qualche fatto in appoggio a questa
asserzione, mi basti ricordare qualè la prima delle ragioni che Galileo enuncia,
per bocca di Sagredo nelDialogo dei Massimi Sistemiper preferire l’opinione di
Copernico a quella di Tolomeo:

Se per tutta l’universit̀a degli effetti che possono aver in natura dipen-
denza da movimenti tali, seguissero indifferentemente tutte le mede-
sime conseguenze a capello tanto dall’una posizione come dall’altra,
io, quanto alla mia prima e generale apprensione, stimerei che colui
che reputasse più ragionevole il far muovere tutto l’universo per tener
ferma la terra, fosse più ragionevole di quello che, sendo salito in ci-
ma della vostra cupolanon per altro che per dare una vista alla città
e al suo contado nativodomandasse che se gli facesse girar intorno

15Cfr. Payot,De la croyance(Paris, Alcan, 1896) a pag. 88 e seguenti.
16Nella prefazione alla sua opera postuma:Die Prinzipien der Mechanik.

20



tutto il paese, acciò non avesse egli la fatica di volgere la testa. E ben
vorrebbero essere molte e grandi lecomodit̀a che si traessero da quel-
la posizione e non da questa, che pareggiassero nel mio concetto e
superassero questo assurdo, si che mi rendessero più credibile questa
che quella.

E per accennare a un secondo esempio, apparentemente di genere affatto diver-
so, quando Lagrange poneva a base della sua trattazione analitica della meccanica
il principio dei lavori virtuali, non era forse mosso soprattutto da considerazioni
della stessa specie, da considerazioni, cioè, che si riferivano non tanto alla com-
patibilità o incompatibilit̀a dei dati dell’esperienza colle conclusioni a cui sarebbe
arrivato partendo da quel principio invece che da uno qualunque degli altri ai qua-
li egli accenna come ugualmente legittimi, quanto piuttosto alla maggior facilità
e comodit̀a colla quale in tal modo tutte le leggi conosciute dalla meccanica ve-
nivano ad esser dedotte da una sola supposizione fondamentale e coordinate e
dominate sotto un unico punto di vista?

Noi avremo occasione di vedere come non solo in questi ma anche in tutti gli
altri tentativi di sistemazione e perfezionamento delle teorie meccaniche da Ari-
stotele e Archimede a Varignon e d’Alembert e da questi a Poinsot e Grassmann, si
possano riconoscere chiaramente le traccie di influenze di genere analogo e vedre-
mo, per esempio, come nelle lunghe lotte tra i varii principii che nelle successive
fasi di sviluppo della statica si sono contesi il primato e hanno aspirato a esser
considerati ciascuno alla sua volta come il più generale e il pìu degno di servire
di punto di partenza per dedurne i rimanenti, il criterio dell’evidenza immediata o
della confrontabilit̀a diretta coi dati dell’esperienza ha dovuto sempre più cedere
il passo alle considerazioni riguardanti la diversa semplicità e agevolezza colla
quale i varii principii si prestavano a raggruppare intorno a sé, come conseguenze
ottenibili per deduzione, i fatti e le leggi che l’osservazione era andata man ma-
no constatando. La storia della meccanica ci pone sott’occhio una successione di
combattimenti intellettuali, tra i quali i più interessanti non sono quelli che hanno
avuto luogo tra scienziati e scienziati, ma piuttosto quelli che si sono impegnati
tra le varie idee che entravano in contrasto ed erano poste a confronto dentro al-
la mente di ciascuno degli investigatori che hanno contribuito al progresso della
scienza;17 combattimenti nei quali ebbe sempre tendenza a prevalere quello, tra i
punti di vista contendenti, che per il momento era più atto a soddisfare alle esi-
genze delle quali ho parlato.̀E all’accumularsi degli effetti di questa specie di
selezione18 e alle graduali modificazioni e ai successivi adattamenti che la struttu-

17Cfr. Mach,Die Mechanik(2a edizione pag.420).
18Sarebbe andar troppo oltre in questa direzione, l’asserire, come fa quello spiritoso esageratore

di idee giuste chèe Anatole France, che “Les th́eories ne sont cŕeés et mises au monde que pour
souffrir des faits qu’on y met,̂etre disloqúees dans leurs membres et finalement crever comme des

21



ra delle teorie ha dovuto subire sotto la sua influenza, che noi dobbiamo il risultato
che ci sta davanti agli occhi nell’imponente edificio della meccanica moderna. A
questo proposito aggiungerò un’ultima osservazione che mi viene suggerita dalla
lettura d’un curioso passo, nel quale mi sono imbattuto nel consultare quel pre-
zioso documento della storia delle scienze matematiche nella Grecia antica, che
sono leCollectiones mathematicaedi Pappo Alessandrino. Nell’introduzione al
V libro, che tratta dei problemi isoperimetrici, Pappo si arresta con ingenua com-
piacenza a considerare l’abilità geometrica delle api le quali nella costruzione dei
loro favi sono riuscite a risolvere perfettamente un problema di pura geometria19.
Dopo aver fatto vedere come la forma esagonale, che esse danno alle loro cel-
le, sia precisamente quella che, per un dato spessore delle pareti, corrisponde al
minimo impiego di cera, compatibilmente colla condizione di non lasciare inter-
stizi tra celle adiacenti, Pappo dà eloquente espressione alla sua meraviglia per la
facolt̀a d’intuizione geometrica di questi ingegnosi animaletti, che permette loro
d’arrivare quasi istintivamente a delle conclusioni alle quali la ragione dell’uomo
non giunge che attraverso a delle laboriose deduzioni.

Ora nonè privo d’interesse confrontare queste considerazioni di Pappo con
quelle che allo stesso argomento dedica Darwin in quel capitolo dell’Origine delle
specieche tratta dello sviluppo degli istinti. Da osservazioni minute e da diligenti
comparazioni tra i diversi processi di costruzione dei favi che si riscontrano presso
le variet̀a o le specie affini a quella dalla nostra ape comune, egliè portato a con-
chiudere come tutti i caratteri di perfezione e di simmetria, che presentano i favi di
queste ultime, vadano considerati come il risultato d’un lento e continuo processo
di sviluppo dovuto al successivo prevalere di quelle tra le specie o varietà, il cui ti-
po di favi presentava particolari di costruzioni tali da costituire qualche vantaggio,
per quanto minimo, dal lato dell’economia del prezioso materiale di cui il favoè
composto20.

È ora appunto a influenze sostanzialmente analoghe a queste che la storia della
meccanica c’insegna dover essere attribuite la coerenza, la simmetria, la mirabi-
le coordinazione delle teorie meccaniche moderne e perfino quel loro carattere
estetico dal quale più d’un grande matematico siè sentito impressionare e che in-
duceva Hamilton a definire la meccanica analitica di Lagrangea kind of scientific
poem.

La storia ci mostra appunto come, a provocare i successivi progressi di questa
scienza e a spingerla ad assumere la sua forma attuale, abbia avuto assai maggior

ballons.”
[Le teorie non sono create e messe al mondo che per soffrire dei fatti che vi si mettono, avere le

membra slogate e finalmente scoppiare come palloni.]
19Considerazioni analoghe sullo stesso soggetto si trovano anche nelle opere di matematici

moderni (per es. Maclaurin). Cfr. Mach,Die Mechanik, pag. 426.
20Darwin,Origin of species. Ch. VIII.

22



parte di quanto sembri a prima vista il bisogno di preparare pei fatti man mano di-
stillati dalle osservazioni e raccolti e classificati per mezzo di leggi empiriche, dei
ricettacoli, che non solo soddisfacessero sempre più alla condizione di accoglierli
e ordinarli coerentemente e nel modo più opportuno per la loro utilizzazione, ma
ottenessero inoltre questo scopo con sempre minor impiego di concetti e di appelli
diretti all’esperienza o all’intuizione, con sempre minor necessità di distinzioni e
di considerazioni speciali che variassero da caso a caso, in altre parole colla mas-
sima possibile economia di quel preziosissimo tra i materiali del mondo cheè il
pensiero dell’uomo.

23



III

Il Metodo Deduttivo come
Strumento di Ricerca.

Lettura d’introduzione al corso di Le-
zioni sulla Storia della Meccanica tenuto
all’Università di Torino, l’anno 1897–98.
Torino, Roux–Frassati, 1898.

Kako­ m�rturec �njr�poisin �fjalmo­

ka­ Äta barb�rouc yuq¨c �q�ntwn.

[Per gli uomini sono cattivi testimoni gli occhi

e le orecchie, se hanno anime barbare.]

Tra le questioni sulle quali gli studi sulla storia delle scienze sono atti a gettar
maggior luce, e alla cui soluzionèe lecito aspettarsi che essi debbano massima-
mente contribuire, vanno senza dubbio poste in primo luogo quelle relative ai vari
metodi di ricerca e di prova, alle cause della loro diversa potenza o fecondità e ai
limiti della loro proficua applicazione nei vari campi di attività scientifica. Di cìo
è facile comprendere la ragione. Finché, nel trattare questioni di questo genere,
noi ci limitiamo a desumere i nostri dati dall’osservazione dei risultati a cui por-
tano, nelle singole scienze, i metodi e i procedimenti peresse attualmente adottati
come convenienti, ci riesce impossibile avere a disposizione un materiale di fatti
sufficiente per poter stabilire, tra i diversi modi di funzionare d’uno stesso metodo
in diversi campi e di diversi metodi in uno stesso campo, quei confronti che so-
no maggiormente richiesti per guidarci alla determinazione delle circostanze dalle
quali dipende la loro diversa applicabilità ed efficacia in ogni singolo caso. L’esa-
me e l’analisi di tutti i casi nei quali un dato metodoè stato effettivamente messo

24



alla prova, compresi quelli nei quali esso dovette essere abbandonato come falla-
ce o infecondo, cìe reso sempre più difficile dal progredire stesso delle scienze,
che porta gradatamente all’adozione di metodi sempre più perfetti e sempre più
adatti ai rispettivi rami d’indagine, mediante un continuo processo di selezione e
di eliminazione dei metodi che, in ciascuno di essi vengono ad essere riconosciuti
meno adatti e meno potenti.

È ora appunto su una questione di questo genere che intendo svolgere qui qual-
che considerazione, suggeritami da alcuni fatti nei quali mi sono imbattuto nelle
mie ricerche sulla storia della meccanica. Essa si riferisce a una delle più fonda-
mentali distinzioni, che si possono stabilire tra i procedimenti di ricerca scientifi-
ca, la distinzione, ciòe, comunemente espressa dal contrapporre ilragionamento
all’ esperienza, l’argomentazioneallageneralizzazione, il metodo deduttivoal me-
todo induttivo. Io mi studier̀o di definire e precisare la natura e l’importanza di
questa distinzione, accennando alle varie forme sotto le quali essa e stata conce-
pita e formulata e cercando di porre in chiaro i caratteri fondamentali sui quali
essa si basa. Prendendo poi specialmente a considerare il metodo deduttivo, de-
dicher̀o qualche osservazione, da una parte a ciò che si potrebbe chiamare il suo
stato di servizio nella storia della scienza, e dall’altra alle varie opinioni che sono
state avanzate sul suo valore e sul suo compito, sia come strumento di ricerca e
di spiegazione che come mezzo di dimostrazione e di accertamento. Cercherò di
analizzare le cause a cui si può attribuire il singolare contrasto tra i suoi trionfi
e le sue conquiste in alcuni campi d’investigazione, come per esempio nelle ma-
tematiche e in alcuni dei più importanti rami della fisica, e la sua impotenza e i
suoi umilianti insuccessi in altre sfere di ricerca, esaminando se e quanto tali in-
successi siano da imputare a qualche sua inerente incapacità, e quanto invece alla
sua immatura o maldestra applicazione, e all’insufficiente elaborazione, o troppo
affrettata scelta, degli assiomi e delle ipotesi che costituiscono il suo inevitabile
punto di partenza. Esporrò finalmente le ragioni che vi possono essere per ritene-
re che il metodo deduttivo tenda sempre più ad allargare la sua sfera d’azione e
ad aumentare di efficacia e fecondità con l’aumentare del patrimonio delle uma-
ne cognizioni e col crescere di queste in precisione e molteplicità, e accennerò ai
motivi per i quali tale estensione del suo dominio non solo sembra dover essere
ritenuta come utile e desiderabile, ma ha altresı̀ ragione di essere annoverata tra
gli scopi ideali pìu importanti della ricerca scientifica.

I

Negli scritti dei filosofi greci ai quali forse sono dovuti i primi tentativi di ana-
lizzare e classificare sistematicamente i processi e gli artifici che la mente umana

25



mette in opera nel procedere dal noto all’ignoto, la distinzione tra i processi diin-
duzioneo di generalizzazionee quelli dideduzioneo di dimostrazionesi trova gìa
chiaramente riconosciuta. La serie di scritti aristotelici, designata ordinariamen-
te col titolo collettivo diOrganumo strumento, ci presenta, secondo l’esplicita
asserzione di Aristotele medesimo, il primo saggio, che sia mai stato tentato, di
un assoggettamento del secondo dei suddetti processi a norme generali e fisse, e
d’una riduzione delle sue varie specie a schemi o formole (analoghe a quelle del-
l’algebra moderna) aventi lo scopo di evitare gli equivoci e le illusioni provenienti
dalle imperfezioni del linguaggio ordinario e di facilitare il controllo necessario
per garantire la correttezza delle operazioni nei casi più complicati. Nelle varie
parti dell’Organum, la distinzione tra le due specie di processiè ripetutamente
indicata come fondamentale1 e caratterizzata in termini non molto differenti da
quelli che si adopererebbero ancora oggi. Cosı̀ l’induzione (�pagwg�) è definita
da Aristotele come quella forma di ragionamento mediante la quale dall’esame e
dal confronto di una serie di casi particolari si sale a una proposizione generale
che contempla non solo i casi osservati, ma anche un numero indeterminato di altri
casi, che stanno coi primi in una certa relazione di somiglianza o di comunanza.
Egli chiama invece deduzione (�p�deixic) qualunque norma di ragionamento che
sia riduttibile a quel tipo che egli ha designato col nome di sillogismo (sullogi-
sm�c), il quale, comèe noto, consiste in ciò che, partendo da due proposizioni,
in una delle quali si afferma una data proprietà di tutta una classe di oggetti, e
nell’altra si asserisce che uno o più oggetti appartengano a tale classe, si passa
ad una terza proposizione, nella quale anche a questi ultimi la proprietà suddetta
viene attribuita.

La differenza caratteristica, per la quale le conclusioni a cui si arriva per de-
duzione si distinguono da quelle a cui conduce induzione,è da Aristotele fatta
consistere in cìo che sulla verit̀a delle prime noǹe possibile sollevar dubbio, sotto
pena di contraddizione, a meno di essere disposti a porre in questione la verità
delle proposizioni che si son prese per punto di partenza, mentre, nel caso del-
l’induzione, a nessuna contraddizione o incoerenza verrebbe a urtare chi, pur am-
mettendo la verit̀a dei fatti da cui si parte, ricusasse poi di ammettere per vera la
generalizzazione che si pretende basare sopra di essi. Questo carattere speciale
del ragionamento deduttivòe da Aristotele indicato con dire che esso conduce a
conclusioni necessarie (�x �n�gkhc) o forzose (bia�a), colle quali denominazioni
egli è lungi dal voler significare come gli fecero più tardi dire i suoi seguaci, che
le conclusioni ottenute per deduzione meritino, per ciò solo, maggior fiducia di
quelle cui si arriva per mezzo dell’induzione2. L’ unica necessit̀a che egli ha in

1Cfr. Anal. Pr., II 25:“ Âpanta g¨r piste�omen ¢ di¨ sullogismo§ ¢ �x �pagwgǱc”.
[Ogni nostra convinzione si raggiunge infatti o attraverso il sillogismo o partendo

dall’induzione.]
2Cfr. Anal. Pr., I, 33.

26



vista,è quella, in cui si troverebbe un disputante, di ammettere per vera una pro-
posizione, una volta che abbia concesso all’avversario che sono vere delle altre
proposizioni dalle quali la prima può essere dedotta3:

[A togliere ogni dubbio sulle opinioni di Aristotele a questo riguardo mi ba-
ster̀a accennare a quel notevole passo della suaFisica (libro II in fine), nel quale
egli, per chiarire col mezzo di un’analogia il significato che egli dà alla parolane-
cessit̀a nel caso sopra considerato e per giustificarne l’impiego, lo raffronti cogli
altri sensi che tale parola ha nel linguaggio comune, e osserva come,

allo stesso modo che, quando si dice che per fabbricare una segaè
necessarioavere del ferro, non s’intende negare che essa possa essere
anche costruita con altra materia, ma si intende solamente di dire che
in questo caso essa non servirebbe allo scopo per cuiè stata costruita,
cos̀ı anche quando i matematici dicono che la somma degli angoli di
un triangoloènecessariamenteuguale a due retti, essi non intendono
dire che di questa proposizione non sia lecito dubitare, ma semplice-
mente che essi sono costretti ad ammetterla se vogliono continuare a
considerare come vere le proposizioni sulle quali si sono proposti di
basare le loro dimostrazioni (Libro II.9)]

Non meno numerosi ed espliciti sono, nelle opere di Aristotele, i passi in cui egli
insiste sulla irragionevolezza o anzi assurdità inerente al credere che la deduzione
sia l’unica fonte di certezza, e nei quali egli asserisce che i principi fondamentali,
ai quali o presto o tardi bisogna appoggiarsi se non si vuole prolungare indefini-
tamente la serie delle deduzioni e dei sillogismi, non possono avere altra garanzia
di verità che quella proveniente dall’induzione o dalla testimonianza diretta dei
sensi4. Su questo soggetto, sul quale in seguito le sue opinioni furono cosı̀ strana-
mente falsate e travisate, specialmente da quelli che si professavano suoi seguaci
e difensori, non sarà superfluo citare testualmente le sue parole.

Il compito — egli dice — di fornire i principi sui quali le deduzioni
si basano spetta, per ciascuna scienza, all’osservazione dei fatti spe-
ciali che costituiscono il suo campo d’investigazione. Cosı̀ per l’a-
stronomia tale ufficio spetta alle osservazioni astronomiche, poiché è

3“Geometrae se profitentur non persuadere sed cogere” (Cicero,Acad. II, 116). “Rationes
quae non persuadent sed cogunt a geometris offeruntur” (Seneca,Nat. Quaest., I, 4).

4Cfr. Anal. Post., Lib I, 18: (>Ad�naton t¨ kaj�lou jewrǱsai e� mª di> �pagwgǱc –
�paqjǱnai d© mª ¡qontac a¥sjhsin �d�naton)

[Non è tuttavia possibile cogliere le proposizioni universali se non attraverso l’induzione, d’altra
parteè impossibile che chi non possiede sensazione venga guidato induttivamente.]

E ivi pure al Lib. II, 15:DǱlon �ti �m�n t¨ pr�ta �pagwgÛ gnwr�zein �nagka�on.
[E’ dunque evidentemente necessario che noi giungiamo a conoscere gli elementi primi con

l’induzione.]

27



solo quando i fenomeni celesti siano stati sufficientemente analizza-
ti e compresi, che si potranno stabilire delle deduzioni relativamente
ad essi. E lo stesso si dica di tutte le altre scienze od arti, nelle qua-
li pure le dimostrazioni si potranno presto trovare quando siano stati
sufficientemente studiati i fatti ai quali essi si riferiscono. Se le nostre
osservazioni saranno state tanto diligenti che nessun fatto degno di
nota sia sfuggito ad esse, noi potremo trovare dimostrazioni in tutti i
casi in cui cìo è possibile, e ci saremo anche resi ragione del come ciò
non sia possibile negli altri casi nei quali la natura stessa della que-
stione non permette di ridurre la trattazione a forma deduttiva (Anal.
Pr., Lib. I, 30).

E’ da notare inoltre che quando Aristotele afferma l’origine induttiva dei princi-
pi o assiomi su cui si basano le scienze a tipo deduttivo, non intende escludere
da questa sua affermazione neppure gli assiomi della geometria. Egli combat-
te risolutamente l’opinione (sostenuta a quel che pare da alcuni matematici suoi
contemporanei) che una scienza possa esser fondata su delle semplici definizioni.

Un geometra — egli dice — indicherà per mezzo di una definizione
che cosa significa la parola triangolo, ma che un triangolo esista o che
sia possibile costruirlo, e sia quindi lecito trarre conseguenze dal fatto
di averlo costruito,̀e una verit̀a che non viene ńe ammessa ńe provata
per mezzo della definizione, e che deve essere supposta o dimostrata
a parte.

E neppure egli si stanca mai di additare come la principale tra le cause di
errore, atte a viziare le conclusioni ottenute per deduzione, l’uso di parole ambigue
o prive di significato determinato e di inculcare l’opportunità e la necessità di
prendere precauzioni in questa direzione. Val la pena di citare a tal proposito il
seguente brano deiSofistici Elenchi, nel quale, dopo avere asserito appunto che
la più copiosa sorgente di deduzioni illusorieè l’abuso delle parole, soggiunge la
seguente osservazione:

Poich́e ci è impossibile portar dietro a noi e tenere a disposizione tutti
i fatti sui quali ragioniamo, e dobbiamo servirci delle parole come di
tessere (s�mbola) che ce li rappresentino, noi ci troviamo nella stes-
sa condizione di quelli che fanno conteggi sul denaro per mezzo di
gettoni. Anzi ci troviamo in una condizione ancora più sfavorevole,
poich́e, i fatti particolari essendo infiniti in numero, mentre le parole
e i segni sono relativamente assai poco numerosi,è inevitabile che
talvolta, a cose grandemente tra loro differenti, lo stesso nome ven-
ga applicato, dal che noi sommo indotti a scambiare per relazioni e

28



propriet̀a delle cose quelle che non sono che relazioni e conformità
tra altre cose che le rappresentano.È questa una delle circostanze
delle quali maggiormente dovranno trar profitto quelli che si propon-
gono per scopo, non di essere saggi, ma di parer tali senza esserlo
veramente. (Cap. I, 5, 6)].

[Ma nonè qui il caso di insistere più a lungo su quella parte delle vedute di Ari-
stotele, in riguardo alla natura e al compito del metodo deduttivo, che risulta per-
fettamente conforme a quanto da tutti oggi si ammette, o almeno si dovrebbe
ammettere. A me preme di più, per il presente proposito, richiamare l’attenzione
sulle differenze che si presentano tra il concetto che Aristotele si faceva dei servigi
che l’applicazione della deduzioneè atta a rendere per la costituzione e l’avanza-
mento delle scienze, e le opinioni professate e adottate su questo soggetto dagli
scienziati moderni da Galileo in poi.]

Le convinzioni di Aristotele su questo argomento sembrano esser state soprat-
tutto determinate dall’osservazione del modo di funzionare della deduzione nei
due soli campi nei quali gli scienziati suoi predecessori e contemporanei erano
riesciti a servirsene con vantaggio, cioè da una parte lageometria, e dall’altra la
rettorica, intendendo questa nel senso antico, cioè come l’arte di modificare le
opinioni altrui per mezzo della parola. Sono questi due generi di applicazione che
egli, nelle sue considerazioni sull’ufficio e sull’utilità della deduzione, ha conti-
nuamente in vista, anche quando sembra fare da esse affatto astrazione; edè in
conseguenza di ciò che egliè portato a considerare come scopo, non solo princi-
pale ma pressoché esclusivo, dell’argomentazione deduttiva l’accrescimento della
certezza, la riduzione di ciò cheè discutibile a cìo cheè indiscutibile, di cìo cheè
dubbio a cìo cheè evidente. La deduzionèe, per lui, anzitutto uno strumento che
serve a garantire la verità di proposizioni solo probabili e plausibili, ricollegandole
ad altre pìu sicure e meno contestabili5 rendendole in certo modo partecipi della
loro saldezza ed evidenza, come o si fa appunto nelle dimostrazioni geometriche
o nelle discussioni forensi, nelle quali ognuno cerca di corroborare le proprie as-
serzioni appoggiandole a degli assiomi o a delle disposizioni di legge sulle quali
non si discute.

Sebbene non manchi di considerare il caso di deduzioni fatte partendo da pro-
posizioni non solo malsicure ma anche espressamente riconosciute false, egli non
attribuisce in tal caso, ai ragionamenti, altro scopo che quello che hanno, in ma-
tematica, le dimostrazioni per assurdo, oppure tutt’al più, nel caso di una dispu-

5Anche nelle operette filosofiche di Galeno, che ci rappresentano l’ultimo stadio di sviluppo a
cui giunsero le idee della scuola peripatetica sui metodi scientifici, la stessa opinioneè espressa:
“�mol�ghtai �p« t�n �nargest�twn �pode�xewc (p. yuq. amart. VI)” La verifica è da lui
considerata come utile per gli ignoranti (“� b�sanoc �nargªc ka­ to�c �di�taic”) o tutt’al più per
quelli che non hanno ancora acquistata l’attitudine a ben dedurre (“� �nalutikª m�jodoc”).

29



ta, quello di trar partito delle opinioni anche false dell’avversario, per spinger-
lo ad ammettere qualche altro fatto vero o falso del quale lo si vuoi persuadere
(argomentiad hominem).

Io non saprei meglio mettere in luce il contrasto che esiste a questo riguardo
tra il modo di vedere di Aristotele e quello a cui si informa la scienza moderna, che
ponendo di fronte la sua esplicita asserzione, dell’inutilità di dedurre una proposi-
zione da un’altra quando questa altra non sia più certa ed evidente della prima, col
seguente passo di Cartesio (Discours de la Ḿethode), nei quale questi si difende
per avere, nella suaDiottrica, preso per punto di partenza dei suoi ragionamenti
delle proposizioni pìu bisognevoli di prova che non le altre che egli deduceva da
esse:

Que si quelqu’une de celles [propositions], dont j’ai parlé au com-
mencement de la Dioptrique et des Mét́eores, choquent d’abord̀a
cause que je les nomme des suppositions or que je ne semble pas
avoir envie de les prouver, qu’on ait la patience de lire le tout avec
attention et j’esp̀ere qu’on s’en trouvera satisfait car il me semble que
les raisons s’y entresuivent en telle sorte que, comme les dernières
sont d́emontŕees par les premières, qui sont leur causes, les premières
le sont ŕeciproquement par les dernières, qui sont leurs effets. Et on
ne doit imaginer que je commette en ceci la faute que les logiciens
nomment un cercle; car l’expérience rendant la plus part des effets
très certains, les causes dont je les déduis ne servent pas tantà les
prouver qu’à leséxpliquer, mais tout au contraire ce sont elles qui
sont prouv́ees par eux.6

Un’analoga osservazioneè pure fatta da Gassendi in risposta a coloro che adduce-
vano, contro alcune considerazioni di Galileo sul moto dei gravi, l’obbiezione che
esse erano basate su dei principi meno evidenti delle conclusioni a cui portavano:

Galilaeus assumens gradus velocitatis ejusdem mobilis, super diver-
sas planorum inclinationes, tum esse aequales cum eorumdem pla-
norum elevationes ponuntur aequales,id extulit non ut demonstratum

6[Che se alcune di queste, di cui ho parlato all’inizio dellaDiottrica e delleMeteore, stupiscono
all’inizio poiché le chiamo supposizioni e sembra che io non abbia voglia di dimostrarle, che si
abbia la pazienza di leggere il tutto con attenzione. Allora, spero, ci si troverà soddisfatti poich́e
mi sembra che le argomentazioni vi si connettono in modo tale che, allo stesso modo che le
ultime sono dimostrate dalle prime – che sono le loro cause – le prime lo sono reciprocamente
dalle ultime, che sono i loro effetti. E non si deve pensare che io commetta qui l’errore che i
logici chiamano un circolo vizioso; poiché gli effetti vengono, per la maggior parte, ben accertati
dall’esperienza e le cause da cui li deduco, non servono tanto aprovarli quanto aspiegarli, cioè
queste sono spiegate da essi.]

30



(tametsi Torricellius postea demonstrationem attulerit) sed ut eate-
nus probabile quatenus deductae ex eo conclusiones cum experientia
consentirent. (Exercitationes paradoxicae, lib. IV)7.

E’ precisamente nella pochissima importanza data alla deduzione come mezzo
di spiegazione e di anticipazione sull’esperienza, in confronto alla grande fiducia
posta in essa come mezzo di prova e di accertamento, che giace la differenza carat-
teristica tra le idee di Aristotele e quelle dei fondatori della scienza moderna sulla
funzione della deduzione nella ricerca scientifica. I suoi ragionamenti sui feno-
meni naturali, anche in quei casi nei quali essi, invece di esser diretti a dimostrare
le conclusioni a cui portano, sono adoperati per mettere alla prova le premesse su
cui si fondano, mirano a raggiungere questo scopo più col mettere in mostra le
contraddizioni e le incoerenze tra le varie affermazioni, o far vedere che esse non
possono essere ammesse simultaneamente, che non collo spingere a conclusioni
non prima sospettate, e la cui verifica sia atta a provocare nuove osservazioni, che
contribuiscano a un maggiore schiarimento della questione di cui si tratta.

I documenti che ci rimangono sulle teorie fisiche dei greci, ci mostrano d’al-
tronde che questo carattere, lungi dal costituire un distintivo speciale della scuola
peripatetica, era comune a tutti i vari indirizzi speculativi che si contesero a lungo
il campo delle ricerche fisiche, non escluso certamente neppur quello rappresen-
tato da Democrito e in seguito dagli epicurei, sebbene quest’ultimo presenti per
altri rispetti qualche maggiore affinità, del resto pìu di forma che di sostanza, coi
concetti e colle teorie della scienza moderna. Per dare un’idea dell’indole delle
questioni e delle difficolt̀a, nella cui soluzione i greci facevano consistere lo scopo
delle ricerche fisiche, citerò uno dei celebri ragionamenti coi quali Zenone dedu-
ceva l’impossibilit̀a del moto dall’ipotesi che il tempo consti di una serie di istanti
o attimi ( tomoi) indivisibili.

Il moto, essendo un cambiamento di posizione da istante a istante, esi-
ge, onde possa aver luogo, per lo meno due istanti che corrispondano
a due posizioni diverse. Onde se consideriamo il corpo in un deter-
minato istante, non potremo dire chein quello si muova: e potendo
ripetere la stessa cosa anche di tutti gli istanti successivi, il corpo non

7Un altro tratto caratteristico di questa stessa attitudine mentale ciè fornito dalla risposta che
si dice essere stata data da D’Alembert a un suo allievo, che si lamentava di non trovare abbastan-
za chiare ed evidenti le proposizioni fondamentali del calcolo infinitesimale:Allez en avant: la
foi vous viendra. Se Archimede fosse stato di questo parere il calcolo infinitesimale sarebbe nato
dieciotto secoli prima di Newton e Leibniz. Dice bene lo Zeuthen (Kgl. danske videnskabernes
Selskabs Forhandlingen1897, n. 6): “Kepler est le premier qui ait eu lecouragede soumettre di-
rectement, et sans avoir recoursà une d́emonstration d’exhaustion, les quantités infiniment petites
aux calculs.”.

[Keplero è il primo che abbia avuto il coraggio di sottomettere direttamente, e senza ricorrere
ad una dimostrazione di esaustione, le quantità infinitamente piccole ai calcoli.]

31



si muover̀a in nessuno di essi, e quindi neppure nell’intervallo di tem-
po che essi presi insieme costituiscono. Onde il moto nonè che un
inganno dei sensi.

Lasciando da parte ogni considerazione sulla portata o sulla legittimità di questa
argomentazione, ciò che salta subito all’occhio di chi la esamini, in riguardo alla
sua attitudine ad insegnarci qualche cosa sulla natura e sulle leggi del moto,è la
assoluta incapacità a suggerirci una qualsiasi verifica sperimentale o far rivolgere
la nostra attenzione a qualche fatto al quale non avessimo potuto pensare anche
prima di architettarla. Con essa la mente di chi indaga, per servirmi di un paragone
che Schopenhauer, un po’ sul serio un po’ per burla, applicava a certi ragionamenti
dei geometri, si viene a mettere nella stessa posizione in cui si trova un gatto che
continui a inseguire la propria coda credendola un corpo estraneo che gli sfugge,
senza accorgersi che, per quanto giri, egli si troverà sempre rispetto a quella nella
stessa condizione.]

Ritornando a quanto prima dicevo, la storia delle scienze ci mostra chiaramen-
te che, tra le cause che hanno condotto gradualmente alla sostituzione dei moderni
metodi sperimentali al posto degli antichi metodi di sempliceosservazione passi-
va, va annoverata, come una delle più importanti, l’applicazione della deduzione8

anche a quei casi nei quali le proposizioni prese come punto di partenza erano
considerate come più bisognevoli di prova che non quelle a cui si arrivava, e nei
quali quindi erano queste ultime che dovevano comunicare, alle congetture fatte,
la certezza che attingevano direttamente dal confronto coi fatti e dalle verifiche
sperimentali. L’impossibilit̀a di trovare, nei fatti spontaneamente presentantisi al-
l’osservazione, il materiale adeguato per la verifica delle conclusioni a cui spinge-
vano deduzioni che, per quanto corrette e rigorose, non erano basate su premesse
riconosciute per se stesse meritevoli di fiducia incondizionata, come quelle dei
matematici, fece nascere il desiderio e il bisogno di allargare con artifici la sfe-
ra dei fatti da utilizzare per controllo delle teorie, e contribuı̀, più di qualunque
altra circostanza, a portare all’impiego sistematico di quell’osservazione di fat-
ti artificialmente provocati allo scopo di osservarli, che costituisce l’esperimento
propriamente detto. In altre parole, i fisici antichi non si sentivano spinti a spe-
rimentare soprattutto perché, essendo più intenti a garantirsi della certezza delle
proposizioni da cui prendevano le mosse che non della verità di quelle che da es-
se deducevano, non potevano aver ragione di domandarsi che cosa avvenisse in
casi diversi da quelli che, presentandosi spontaneamente alla loro osservazione,
suggerivano ad essi immediatamente le generalizzazioni su cui basavano i loro ra-

8Pasteur ha giustamente definito l’esperimentocome un’osservazione guidata da preconcetti,
cioè, in altre parole, un’osservazione preceduta e accompagnata da processi deduttivi.

32



gionamenti9. Ondeè lecito affermare, che fu in certo senso l’applicazione sempre
più vasta e sistematica della deduzione allo studio dei fenomeni della natura, che
forǹı il primo impulso allo sviluppo dei metodi sperimentali moderni, e che nonè
da attribuire al caso se i più eminenti iniziatori di questi furono anche nello stesso
tempo i pìu grandi instauratori e fautori dell’applicazione alle scienze fisiche di
quel potente strumento di deduzione cheè la matematica.

Quella qualit̀a mentale che a ragione fu designata come la più preziosa e ne-
cessaria per bene osservare, l’attitudine cioè a meravigliarsi a proposito, esige,
come condizione indispensabile al suo sviluppo, la disposizione a confrontare coi
fatti tutte le conseguenze, anche remote e artificiose, dei nostri preconcetti. Senza
questa disposizione noi non riesciamo a distinguere, nell’immenso caos di fatti
accessibili alle nostre esplorazioni, quali sono quelli il cui esame o la cui con-
statazione pùo determinare delle modificazioni importanti alle nostre credenze
(gli experimenta crucisdi Bacone), od allargare realmente la sfera delle nostre
cognizioni.

Nonè forse stato abbastanza notato, da quelli che si occuparono di storia della
meccanica, che le prime e più decisive esperienze che determinarono l’avanza-
mento di questa scienza al di là del punto in cui essa era stata portata dai greci,
furono considerate, da quelli che prima le intrapresero, non tanto come dellein-
terrogazionirivolte alla natura quanto piuttosto delle provocazioni, deicimenti,
per usare la parola divenuta poi classica, a cui essi l’assoggettavano per sfidar-
la a rispondere diversamente da quello che essaavrebbe dovuto10. In una gran
parte anzi dei casi importanti, le esperienze non si presentarono che come delle
semplici verifiche di conclusioni alle quali gli esperimentatori erano già arrivati
indipendentemente da esse. Grande sarebbe stato il loro stupore se lerisposte
della natura non fossero state conformi alle loro anticipazioni, e tale assenza di
conformit̀a, allorquando si verific̀o effettivamente, li indusse piuttosto a doman-
darsi perch́e gli esperimenti non erano riusciti, che non a dubitare immediatamente
della legittimit̀a delle loro presunzioni. Essi sembrano perfino talvolta essersi in-
dotti all’esperimento pìu per convincere gli altri che per convincere se stessi, e
perch́e l’appello ai fatti era per loro, in certo modo, la linea di minor resistenza

9Tali generalizzazioni sembravano a loro sufficientemente garantite dai fatti allorquando
potevano dire, per usare la frase tecnica di Lucrezio,De rerum natura, II, 865:

nequo id manifesta refutant
Nec contra pugnantin promptu cognita quae sunt.

[a questo non contraddicono
né si oppongono i fatti che sono palesi.]

10Come esempio tipico di esperienze di questo genere basti citare quella con la quale Pascal
constat̀o la dipendenza del livello del mercurio nel barometro dall’altezza a cui era portato lo
strumento.

33



per penetrare nella dura cervice dei loro avversari, ai cui preconcetti essi non po-
tevano contrapporre senz’altro i propri, senza appoggiare questi a qualche base
meno soggettiva di quanto non fosse la loro propria convinzione individuale.

Non sar̀a superfluo citare qui qualche fatto concreto in appoggio a queste con-
siderazioni. Tra i molti che a tale scopo mi offrirebbe la storia della meccanica,
scelgo il seguente che ha per di più il vantaggio di presentare in chiara luce il con-
trasto tra l’induzione e la deduzione, com’era concepito ed espresso da Galileo.
Nelle postille al libro intitolatoEsercitazioni filosofiche di Antonio Rocco, filosofo
peripatetico, Galileo combattendo l’opinione degli aristotelici, che le velocità di
due gravi cadenti stiano nella stessa proporzione dei loro pesi, alla quale oppone
la sua, che ciòe tali velocit̀a non dipendano affatto dai pesi, scrive come segue:

Resta che io produca leragioni che, oltre allaesperienza, conferma-
no la mia proposizione, sebbene per assicurar l’intelletto, dove arriva
l’esperienza, nonè necessaria laragione, la quale io produrr̀o s̀ı per
vostro beneficio, s̀ı ancora perch́e prima fui persuaso dalla ragio-
ne che assicurato dal senso. Io mi formai un assioma, da non esser
revocato in dubbio da nessuno, esupposi, qualsivoglia corpo grave
discendente aver nel suo moto grado di velocità, dalla natura limitato
ed in maniera prefisso, che il volerglielo alterare col crescere la ve-
locità o diminuirgliela, non si potesse fare senza usargli violenza per
ritardargli o concitargli il detto suo limitato corso naturale. Ferma-
to questo discorso, mi figurai colla mente due corpi eguali in mole e
in peso, quali fossero due mattoni, li quali da una medesima altez-
za in un medesimo istante si partissero; questi non si può dubitare
che scenderanno con pari velocità, ciòe coll’assegnata loro dalla na-
tura, la quale se da qualche altro mobile dee loro essere accresciuta,
è necessario che questo con velocità maggiore si muova. Ma, se si
figureranno i mattoni nello scendere unirsi ed attaccarsi insieme, qua-
le sar̀a di loro quello che, aggiungendo impeto all’altro, gli raddoppi
la velocit̀a, stantech́e ella non pùo essere accresciuta da un soprav-
veniente mobile, se con maggiore velocità non si muove? Conviene
quindi concedere che il composto di due mattoni non alteri la loro
prima velocit̀a.

Dal che Galileo trae la conclusione, puramente deduttiva, che se due corpi di egual
materia e di diverso peso cadono con diversa velocità, cìo non pùo dipendere dalle
loro differenze di peso, ma tutt’al più dalla loro differenza di forma, la quale fa si
che il mezzo nel quale discendono opponga diversa resistenza alla loro caduta11.

11E’ importante, dal lato storico, notare che alla stessa conclusione giunge, con un ragionamento
sostanzialmente identico a questo, anche il Benedetti nel suoDiversarum Speculationum mathe-

34



La scoperta della legge d’inerzia ci dà un altro esempio, non meno istruttivo,
d’una conquista della scienza ottenuta col predominante intervento della deduzio-
ne. L’impossibilit̀a di giungere ad essa per mezzo di semplici induzioni basate
sull’osservazione direttàe riconosciuta chiaramente dallo stesso Galileo, il quale
esprime in proposito colle seguenti parole:

Io dico che nessuna cosa si muove di moto retto. Cominciamo a ri-
cercar discorrendo. I moti di tutti i corpi celesti sono circolari; le
navi, i carri, i cavalli, gli uccelli tutti si muovono di moto circolare
intorno al globo terrestre. I moti delle parti degli animali sono tutti
circolari, e insomma noi ci riduciamo a non trovar altro chegravia
deorsum et gravia sursumche sembrino muoversi rettamente. Ma né
di questi siamo sicuri se prima non si dimostri che il globo terrestre
sia immobile (Dialogo dei massimi sistemi, Giornata seconda).

E’ noto come a render plausibile la sua ipotesi della costanza della componen-
te orizzontale della velocità in un grave lanciato orizzontalmente, Galileo ricorra
spesso alla considerazione del piano orizzontale come caso limite di due serie di
piani inclinati in senso opposto, e sui quali quindi una palla lanciata in una data
direzione tenderebbe evidentemente a muoversi con velocità rispettivamente cre-
scenti o decrescenti a seconda del verso dell’inclinazione dei piani stessi. Dal che
egli conclude che la detta palla, qualora fosse lanciata sul piano orizzontale, si
muoverebbe con velocità ńe crescente, ńe decrescente. Ma egliè lungi dal farsi
illusione sul valore probatorio di questa esperienza ideale in quanto essa si addu-
cesse per provare quella che ora si chiama lalegge d’inerzia. Egli ammette anzi
senz’altro che, poich́e il detto piano orizzontale non si può fisicamente distinguere
da una porzione di superficie terrestre, la quale pure gli aristotelici ammettevano
che fosse sferica, il moto uniforme della palla su di essoè, nei limiti delle possibili
osservazioni, perfettamente conforme tanto alla ipotesi formulata poi da Newton
come la prima legge del moto, quanto al principio aristotelico della persistenza
del moto circolare e uniforme, e della dipendenza delle velocità dei gravi dal lo-
ro allontanamento od avvicinamento al punto al quale essi tendono12. La legge
d’inerzia, non meno di quella dell’attrazione universale, sarebbe probabilmente
ancora ignota agli uomini, almeno in tutta la sua generalità, se, per analizzare e
spiegare i fenomeni nei quali essa si manifesta, essi non avessero avuto a dispo-
sizione altro metodo che quello dell’osservazione e della misura diretta o delle

maticarum et physicarum liber, pubblicato a Torino nell’anno 1585. Rientrano pure in questa
categoria la maggior parte di quei processi mentali che il Mach designa col nome diGedankene-
xperimente(Zeitschrift f. phys. u. ch. Unterricht, Januar 1897) e in particolare quello seguito da
Mayer per giungere alla scoperta dell’equivalente meccanico del calore.

12Per ulteriori particolari a questo proposito si consulti l’eccellente studio del Wohlwill sulla
scoperta della legge d’inerzia (Die Entdeckung des Beharrunges–Gesetzes), pubblicato, gìa fin dal
1884 nellaZeitschrift f̈ur Völkerpsychologie und Sprachwissenschaftdi Lazarus e Steinthal.

35



semplici constatazioni sperimentali, per quanto molteplici ed accurate. La con-
quista di verit̀a cos̀ı importanti non poteva essere effettuata senza l’esercizio di
attività mentali assai più elevate e complicate di quanto non siano i processi di
paragone diretto e di generalizzazione basata sul riconoscimento di analogie, al
cui rintracciamento il sussidio della deduzione nonè necessario.

Della potenza della deduzione a questo riguardo, e dello straordinario incre-
mento che, dal suo opportuno impiego, deriva alla nostra facoltà di percepire le
uniformità di andamento e le analogie intime tra fenomeni apparentemente di-
versi e non atti a essere ridotti e sottomessi alle stesse leggi, di questa potenza
della deduzione della quale ci fornisce esempi classici l’applicazione della mate-
matica alla descrizione e alla spiegazione dei fenomeni naturali, i pensatori greci
non sembrano avere avuto che qualche vago presentimento. Il metodo da essi
applicato alla ricerca delle analogie sulle quali basavano le loro spiegazioni dei
fenomeni meccanici e fisici era sostanzialmente simile a quello cheè seguito ora
nelle scienze puramente descrittive e comparate (come per esempio l’anatomia,
la linguistica, o la botanica), se si fa astrazione, s’intende, dalla minor diligenza
nei raffronti e nelle distinzioni, e soprattutto dalla deficienza di critica nell’in-
terpretazione delle testimonianze e delle notizie, caratteri questi ultimi che non
toccano la sostanza del metodo, ma hanno la loro radice nell’imperfetta coordina-
zione e divisione del lavoro scientifico e nelle difficoltà che allora si opponevano
alla trasmissione e all’accumulazione dei risultati ottenuti da diversi osservatori
isolati.

Ciò che gli scienziati greci intendevano per spiegazione di un dato fenomeno
non era tanto la sua analisi e scomposizione nelle sue parti elementari, o la deter-
minazione delle leggi della sua produzione, quanto piuttosto il suo ravvicinamento
o identificazione con altri fenomeni più comuni e famigliari, i quali, appunto per
tale ragione, non eccitavano in loro quel genere speciale di stupore o di meravi-
glia che li conduceva a domandarsi perché avvenissero. Davanti a un fatto strano
e inesplicato, la loro preoccupazione principale era quella di riconoscere in esso
qualche carattere che permettesse di riferirlo a qualche classe di fenomeni meno
atti a sorprendere a causa della loro maggiore frequenza, e questo riferimento era
da essi effettuato col paragonare direttamente il fatto in questione con qualche
altro più famigliare ad esso somigliante, e collo spogliare ambedue dei caratteri
accessori mascheranti la loro sostanziale identità. Possono servire come esempi
di spiegazioni di questo tipo quelle che dà Aristotele dei meccanismi più semplici,
nelle sueQuestioni Meccaniche, riducendoli o tentando ridurli al caso della leva.
Come stimolo e incentivo a questa operazione mentale, essi indicavano espressa-
mente il desiderio di liberarsi dall’inquietudine, e qualche volta anche (come per
esempio nel caso dei fenomeni meteorologici, che occupavano tanta parte nelle

36



speculazioni fisiche dei greci) il desiderio di emanciparsi dai timori che loro in-
cuteva il prodursi dei fenomeni troppo differenti da quelli soggetti al loro proprio
controllo. Una spiegazione che soddisfacesse a queste condizioni era, per essi,
percìo solo, una spiegazione sufficiente.

Né è questa l’ultima delle cause di quell’assenza di precisione che caratterizza
le loro speculazioni sulle cause dei fenomeni naturali. Essi erano ben lontani dal
pretendere dalle loro speculazioni quell’attitudine a prevedere fatti non ancora co-
nosciuti e a precorrere in certo modo all’esperienza, che per noi rappresenta una
condizione tanto essenziale della fiducia che riponiamo nelle spiegazioni scien-
tifiche. Nel pìu dei casi i loro ragionamenti sono atti a produrre, in uno spirito
educato ai metodi rigorosi della scienza moderna, l’impressione irresistibile che,
se anche il fatto da spiegare fosse stato completamente diverso da quello che era,
essi non si sarebbero per nulla trovati imbarazzati ad adattare ad essi la stessa o
un’analoga spiegazione colla massima disinvoltura. Le teorie fisiche della scuola
epicurea, come si trovano esposte nei frammenti conservatici da Diogene Laerzio,
nelle sueVite dei filosofi, e nel poema di Lucrezio, ci forniscono notevoli esempi
di questa singolare differenza tra i greci e noi nel modo di apprezzare l’accetta-
bilit à e la sufficienza di date spiegazioni. Basta dire, per esempio, che Epicuro,
parlando delle cause delle eclissi, ne dà una serie di spiegazioni distinte e contrad-
dittorie, tra le quali naturalmente si trova anche la vera, presentandole tutte come
ugualmente meritevoli di attenzione e ugualmente giustificate, perché ugualmente
incompatibili colle superstiziose credenze popolari13, secondo le quali tali feno-
meni erano da paventarsi come presagi di disastri o come segnali della collera
divina. Mentre ognuno di noi ha avuto occasione di sentire citato più volte quel
verso di Virgilio nelleGeorgiche:

Felix qui potuit rerum cognoscere causas,

non cos̀ı spesso ci accade di veder menzionati i due versi seguenti, nei quali di
questa felicit̀a da attribuirsi alla conoscenza delle cause il poeta dà una ragione
assai poco conforme a quella che si addurrebbe oggi in appoggio alla stessa tesi,
e nei quali l’unico vantaggio, che egli attribuisca alla conoscenza delle cause,
è quello di metterci in grado di disprezzare le opinioni volgari sulla sorte delle
anime dei defunti e sul loro tristo soggiorno presso la riviera di Acheronte:

13“M�non � m�joc �p�stw. >Ap�stai d© ��n tic kal�c to�c fainom�noic �kolouj�n per­
t�n �fan�n shmei�tai”. [Solo il mito rimanga lontano. E rimarrà lontano se ci atteniamo
correttamente ai fenomeni e da essi procediamo all’interpretazione di ciò che non cade sotto il
dominio dei sensi.] E parlando in generale deo vari modi di dar ragione dei fenomeni celesti: “Ka­
kat>  llouc ple�onac tr�pouc to§to dunat�n suntele�sjai ��n tic d�netai t« s�mfwnon to�c
fainom�noic sullog�zejai”. [E anche in molte altre maniere ciò pùo compiersi, se si sa ragionare
in modo coerente con i fenomeni.] (Lettera di Epicuro a Pitocle, sulle meteore. Diogene Laerzio,
lib. X, cap. I)

37



Atque metus omnes et inexorabile fatum
Subjecit pedibus strepitumque Acherontis avari. . . 14

I processi mentali che costituiscono la parte più essenziale dei metodi moderni di
spiegazione e di ricerca scientifica, lo spingere cioè, per mezzo della deduzione,
le teorie alle loro ultime conseguenze, allo scopo di porle a fronte con qualunque
fatto conosciuto o conoscibile eventualmente incompatibile con esse, l’usufruire
al massimo grado di ogni legge nota per vedere fino a che punto essa basti a ren-
der conto di tutti i particolari che si riscontrano nei fatti nei quali la sua azione si
manifesta e per constatare quale residuo inesplicato essa lasci ancora aperto alle
nostre ulteriori investigazioni, il combinare più leggi per giovarsene nell’analisi
di un singolo fenomeno complicato, tutte queste operazioni, nessuna delle qualiè
possibile senza il concorso della deduzione, sembrano essere state completamente
estranee allo spirito di quei primi investigatori. La ripugnanza per la deduzione in
tutti i casi in cui essa non serva aprovarequalche cosa di cui prima si dubitasse,
l’inabilit à a servirsi di essa come d’un mezzo per garantirsi contro le generalizza-
zioni troppo affrettate15, aumentando in certo modo i punti di contatto tra ciascuna
teoria e i fatti dai qualiessa pùo attendere una conferma o una contraddizione, la
mancanza della pazienza, e direi quasi dell’abnegazione, necessaria per rintraccia-
re accuratamente le conseguenze di ipotesi o principi meno intuitivi e meno saldi
di quelli della geometria, esponendosi al rischio di ottenere come unico risultato
delle proprie fatiche la convinzione di esser partiti da supposizioni mal fondate
e di dover rifare lo stesso lavoro prendendo un diverso punto di partenza, il non
accontentarsi di vaghe analogie, ma pretendere che la conformità, tra i fenomeni
paragonati, si verifichi fino nei più minuti particolari accessibili ai nostri sensi o al
controllo degli strumenti e delle misure, ecco altrettanti caratteri che si riconnet-
tono alla stessa differenza sopraindicata, tra i vecchi metodi e quelli ai quali sono
dovuti i rapidi progressi delle scienze fisiche negli ultimi tre secoli.

L’opinione comunemente accettata, che fa consistere questa differenza nella
semplice sostituzione d’un nuovo metodo, basato sull’esperimento e sull’osserva-
zione, al posto di un preteso antico metodo procedente per affermazionia priori e
per pura deduzione, lungi dal comprendere ed esaurire i caratteri veramente essen-
ziali pei quali i nuovi processi di ricerca si distinguono dagli antichi, mi sembra

14E parimenti Seneca, parlando dei terremoti “Quaerenda sunt trepidis solatia et demendus
ingens timor” (Nat. Quaest., Lib. VI).

15Anche nelle ricerche a base di pura induzione (statistica), l’intervento della deduzione diventa
indispensabile in quella parte del processo di ricerca che consiste nel separare le coincidenze
fortuite da quelle che possono condurre alla determinazione delle leggi che regolano i fenomeni
studiati. I Greci sembrano aver ignorato i concetti più elementari del calcolo delle probabilità; essi
si riscontrano forse per la prima volta in Galileo.

38



lasciar fuori di considerazione precisamente quelli che si possono ritenere come i
più fondamentali e dei quali i rimanenti non sono che mere conseguenze. L’inda-
gar le cause che hanno contribuito a creare questa opinione cosı̀ contraria ai dati
positivi che ci offre la storia delle scienze, sarebbe uscir troppo dall’argomento
che mi sono prefisso di trattare. Non si può certamente negare che i meravigliosi
risultati ottenuti dai Greci, per mezzo della deduzione, nel campo della geometria
e il conseguente costituirsi di questa come la scienza per eccellenza (come lo in-
dica il nome), sui cui modello anche le altre dovevano tendere a organizzarsi16,
abbiano potentemente contribuito a creare dannosi pregiudizi o esagerati apprez-
zamenti sull’efficacia del ragionamento deduttivo, tanto come mezzo di prova che
come strumento di ricerca, e a spingere alla sua immatura e improvvida appli-
cazione anche ad altre scienze, la cui natura o il cui stadio di sviluppo non ne
consentiva ancora il proficuo impiego. La traccia di una tale influenzaè evidente
negli scritti di Aristotele e pìu ancora in quelli di Platone, del quale basti ricordare
qui le eloquenti ed entusiastiche parole colle quali, nel libro sesto dellaRepubbli-
ca, proclama la superiorità della geometria su tutte le scienze, e nega a chiunque
la ignori il diritto di occuparsi di ricerche teoriche su qualsiasi soggetto. E’ di lui
che si racconta che a un giovane ignaro di matematica, che chiedeva di essere da
lui istruito, rispondesse: “Io non ti posso tingere, se prima non vai a farti sgras-
sare”. E a un altro che, trovandosi nella stessa condizione, gli chiedeva di essere
ammesso alla sua scuola, ne rifiutasse l’accesso dicendo: “Come devo prenderti,
se sei come un’anfora senza manichi?”17.

Ma l’accusare, come si fa spesso, questi grandi pensatori di avere abusato del-
la deduzione, imputando loro le aberrazioni a cui giunsero, nei secoli posteriori,
quelli che delle loro affermazioni si servirono di base per costruirvi sopra, appunto
per mezzo della deduzione, delle teorie mistiche o fantastiche, come i neoplato-
nici, o per foggiarne, come gli scolastici, argomentazioni dialettiche in difesa dei
propri preconcetti,̀e andar tanto lontano dal vero come se si dicesse che nella Bib-
bia o nel Codice penale si fa abuso della deduzione, pel fatto che i teologi e gli
avvocati attingono ivi le premesse dei loro sillogismi e si valgono di quegli scritti
per garantire alle loro conclusioni, appunto per mezzo della deduzione, quella cer-

16L’osservazionèe di Locke (Essay, B. IV, ch. 12§2): “One thing which might probably give
an occasion to this way of proceeding [by deduction from axiomatic principles] in other sciences
was, I suppose, the good success it seemed to have in mathematics, wherein men being observed to
attain a great certainty of knowledge, these sciences came by preeminence to be calledmaj�mata
or m�jhsic , that is learning”.

[Ciò che probabilmente potrebbe aver dato occasione a questo modo di procedere [per deduzio-
ne da principi assiomatici] nelle altre scienzeè stato, io credo, il successo che il metodo sembrò
avere nelle matematiche; poiché si osserv̀o che in esse gli uomini attingevano una conoscenza
certa, queste scienze vennero ad essere chiamatemaj�mata om�jhsic per eccellenza, ciòe sapere.]

17Ambedue questi aneddoti sono riportati da Stobeo.

39



tezza e indiscutibilit̀a di cui hanno bisogno per chiuder la bocca ai loro avversari
o convincere chi deve pronunziare la sentenza.

Per cìo che riguarda il carattere predominantemente deduttivo della filosofia
scolastica,̀e facile capire come e perché, in epoca di cultura la cui caratteristi-
ca intellettuale era la tendenza ad accettare o a far accettare senza discussione, e
come superiori ad ogni prova, dottrine fornite dalla tradizione e dall’autorità, il
metodo di ragionare favorito fosse quello che permetteva di trarre il maggior par-
tito possibile dai principi dogmatici che ognuno accettava, o almeno era costretto
a non contestare. E’ naturale che in tali circostanze i processi mentali più adope-
rati e riputati fossero quelli che rendevano possibile estendere al massimo grado
la competenza e la portata dellaprovvistalimitata di affermazioni e di norme le
quali dovevano bastare per la sistemazione delle credenze e della condotta quel-
li infine per mezzo dei quali tale estensione di competenza e di portata avveniva
quasi automaticamente e senza ingerenza di apprezzamenti o criteri individuali,
con nessun disperdimento o attenuamento di certezza o di attendibilità; poich́e,
come abbiam visto indietro, una delle proprietà caratteristiche della deduzioneè
appunto quella di essere, per cosı̀ dire, buona conduttricedell’evidenza e della
certezza, e di trasmettere intatte alle conclusioni per suo mezzo ottenute tutta la
credibilità e l’autorit̀a di cui godono le premesse corrispondenti.

Non è quindi da stupire se l’avere il metodo deduttivo fatto cosı̀, in certo mo-
do, causa comune colla tendenza al soverchio rispetto della tradizione, e colla
ripugnanza a far risalire il dubbio e l’esame ai disopra di certi limiti prefissi, abbia
avuto per conseguenza che i primi tentativi di riforma e di miglioramenti nei meto-
di di investigazione si presentassero sotto l’aspetto di proteste contro l’abuso della
deduzione e di rivendicazioni in favore della induzione, il solo appello alla quale
costituiva gìa, per se stesso, una manifestazione di insufficiente fiducia nei prin-
cipi che non era lecito discutere. Le declamazioni di Bacone sulla sterilità della
dialettica e contro la sillogistica di Aristotele sarebbero state assai meno violente
e accanite, se egli non fosse stato costretto, come dice il proverbio, a parlare alla
nuora perch́e la suocera intendesse, se egli cioè avesse potuto scindere comple-
tamente le sue obbiezioni contro l’abuso del sillogismo dalle sue critiche contro
l’insieme di pregiudizi e di errori che, per mezzo della deduzione, erano resi atti
a organizzarsi in formidabile falange contro qualunque tentativo di progresso e
di avanzamento delle scienze al di là delle Colonne di Ercole segnate da autorità
incompetenti. A questo riguardo, la posizione nella quale egli e gli altri novatori
suoi contemporanei o predecessori si trovarono di fronte ai rappresentanti delle
vecchie idee, e la necessità, nella quale essi si videro posti, di considerare co-
me loro avversari i loro stessi maestri, mi richiama alla mente il caso degli eroici
difensori di quel comune medioevale, i quali, nell’assedio che sostennero contro
Federico Barbarossa, furono obbligati a difendersi rivolgendo i loro colpi contro
i loro stessi concittadini, coi corpi dei quali l’imperatore aveva fatto tappezzare le

40



pareti delle macchine e dei ripari, dietro i quali i suoi soldati si avanzavano sotto
le mura della citt̀a.

[Non è per̀o a credere che i falsi apprezzamenti, generati in tal modo per rea-
zione, sulla rispettiva importanza della deduzione e dell’esperimento nella ricerca
scientifica, abbiano esercitato alcun pernicioso influsso sullo sviluppo delle scien-
ze. Essi hanno certamente viziato assai più le teorie filosofiche, o le opinioni
speculative, professate dagli scienziati sulle questioni generali di metodo, che non
l’effettivo modo di procedere da essi seguito nelle loro investigazioni. La pratica
è stata, per questo riguardo, assai in anticipo di fase sulla teoria, e grave sarebbe
stato il danno, per i progressi del sapere, se cosı̀ non fosse avvenuto. La gran-
de influenza, che opere come ilNovum organumdi Bacone, ilDiscours de la
méthodedi Cartesio o l’Essay on Human Understandingdi Locke esercitarono
indubbiamente sull’avanzamento delle scienze,è da attribuirsi assai più al lavoro
di demolizione e di critica, mediante il quale esse sgombrarono il terreno prepa-
randolo alle nuove costruzioni, che non al loro contenere corrette od esaurienti
analisi, o qualche cosa di più che delle vaghe divinazioni, dei processi di ricerca
da cuiè sorta la scienza moderna.

È stato giustamente osservato dal Jevons che quel capitolo della grande opera
di Newton, chèe da lui dedicato all’enunciazione delle norme fondamentali delle
ricerche scientifiche (regulae philosophandi, come egli le chiama)̀e un’assai po-
vera cosa se lo si consideri come un tentativo di formulare e codificare le norme
le quali egli, pur senza enunciarle, si attiene nel resto dell’opera. Sebbene osser-
vazioni analoghe non si possano ripetere per tutti i grandi scienziati (basti citare il
caso di Galileo), tuttaviàe lecito affermare che,] allo stesso modo come l’applica-
zione sistematica del metodo deduttivo alla geometria, iniziata probabilmente dai
pitagorici, precedette di qualche secolo la costruzione della teoria del sillogismo
per opera di Aristotele, cosı̀ anche le speculazioni teoriche sui metodi moderni di
ricerca non riuscirono a trovare un’esposizione indipendente ed adeguata che mol-
to tempo dopo le prime e più decisive conquiste alle quali essi portarono. Ciò non
deve naturalmente dar luogo ad alcuna presunzione sfavorevole sul valore teorico
o pratico delle ricerche generali sui metodi scientifici. Tali presunzioni sarebbero
tanto ingiustificate quanto quelle di chi ponesse in dubbio l’importanza e l’utilità
delle speculazioni d’Archimede sulla leva, per il fatto che l’uso di questa come
strumento e l’acquisto delle conoscenze necessarie per servirsene hanno prece-
duto di chi sa quanti secoli le ricerche di Archimede sull’equilibrio dei piani, e
non costituiscono neppure una proprietà esclusiva della specie umana. [Se alcu-
no avesse domandato a Galileo o a Newton di redigere in uno schema generale
e coerente le norme che essi avevano, consciamente o istintivamente, seguite nel
procedere alle loro indagini, essi avrebbero probabilmente data una risposta simi-
le a quella che raccontano abbia dato Fraunhofer a chi gli domandava spiegazioni
sul modo di agire d’un nuovo obbiettivo da lui costruito per un suo cannocchiale:

41



“io l’ho costruito non perch́e lo si guardi, ma perché si guardino attraverso ad esso
delle altre cose”.

Sebbene quindi osservazioni generali sui processi di ricerca e consigli relati-
vi al metodo non siano rari nelle opere dei grandi scienziati dai quali tali nuovi
processi e metodi furono iniziati, tuttavia nonè in esse che ci imbattiamo in una
trattazione connessa ed esplicita delle questioni relative alla classificazione e alla
analisi delle attivit̀a mentali che in quelli entrano in giuoco. Cosı̀, per esempio, per
ciò che riguarda concetti tanto fondamentali, quanto sono quelli dicausa, di agen-
te, di spiegazione, di attitudine, ecc., si pùo dire che fu solo negli scritti di David
Hume, che essi furono assoggettati per la prima volta a una analisi psicologica
abbastanza profonda da rendere possibile basare su essi un’esposizione sistema-
tica e coordinata dei metodi di ricerca di cui si fa uso nelle scienze fisiche, quale
è quella che fu in seguito intrapresa da John Herschel nel suo celebreDiscorso
sullo studio della filosofia naturale. E parimenti per cìo che riguarda la funzione
delle ipotesi come mezzo di indagine, si può dire cheè solo nella suddetta opera
di Herschel e in quelle, quasi contemporaneamente pubblicate, del Comte, che
tale questione fu per la prima volta trattata da un punto di vista generale e con
l’accuratezza corrispondente all’importanza e alle difficoltà dell’argomento.]

II

Anche sul soggetto di cui mi rimane a parlare, quello cioè dellecondizioni da cui
dipende la diversa applicabilità e fecondit̀a del metodo deduttivo nei vari campi
di ricerca, non siè riusciti che assai tardi, e forse non ancora completamente, a
portare la teoria al livello della pratica, e a render quella capace, non solo di giusti-
ficare questa, ma anche di servirle di guida, organizzando i procedimenti istintivi
e abituali in un sistema di norme facenti capo a pochi principi generali nei quali
esse si riassumessero e coordinassero. Tra le opere nelle quali questo lavoro di
coordinamento e di organizzazioneè stato portato più innanzi ed̀e diventato pìu
cosciente, ilSystem of Logicdello Stuart Mill mi sembra essere la più atta per
basarvi sopra l’esposizione che farò qui dello stato presente di tale questione. Il
miglior modo di presentare quella parte delle vedute di Stuart Mill, che ha rappor-
to ad essa, mi sembra esser quello di accennare alla sua discussione di una delle
più comuni obbiezioni sollevate contro l’uso del sillogismo come mezzo di prova,
obbiezione la cui paternità si attribuisce ordinariamente a Bacone. Essa risale a
dir vero assai pìu indietro, e non sarà anzi fuor di proposito che io la esprima qui
colle parole stesse colle quali l’ho trovata enunciata già in quel curioso zibaldone
di maldicenze contro la ragione umana e contro la scienza, che sono lePuræo-
ne�ai <Upotup�seic [Schizzi Pirroniani] di Sesto Empirico, opera nella quale si

42



sono conservati, in mezzo ad una colluvie di detriti retorici, dei preziosissimi resti
delle teorie scientifiche dei filosofi greci giudicate dal punto di vista della scuo-
la cosiddetta scettica (cioè osservatrice), fondata da Pirrone e continuata poi dai
nuovi accademici Arcesilao, Carneade e Clitomaco, vissuti tutti nel terzo secolo
avanti l’era volgare. Notisi che Sesto Empiricoè pure autore d’uno scritto che
porta il titolo: Contro i matematici(Pr«c to®c majematiko�c) nel quale, tra le al-
tre cose, rimprovera ai geometri di esser troppo ingenui nel credere di evitare tutte
le difficoltà, che si possono sollevare contro i loro assiomi e i loro concetti fonda-
mentali, ricorrendo al mezzo eroico di qualificarli come semplici supposizioni o
convenzioni arbitrarie.

Ecco le parole di Sesto Empirico, nel suo capitolo contro la logica di Aristo-
tele:

Quelli che dicono:Ogni uomòe mortale– Socratèe un uomo– Dun-
que Socratèe mortale, allo scopo di provare questa ultima proposizio-
ne per mezzo della prima, mentre pure ammettono che qualunque cer-
tezza la prima possa avere non può derivare che da una induzione da
casi particolari del genere di quello che si afferma nella conclusione,
ragionano in un circolo vizioso (e�c t«n di> �ll�lwn �mp�ptousin).
Infatti, se prima di enunciare la proposizione generale:Ogni uomoè
mortale, non si fosse già convinti della verit̀a di tutte le proposizioni
particolari che questa comprende in sé, non si avrebbe neppure avuto
ragione di ammetterla per vera.

Dal che egli conchiude che nessun sillogismo o serie di sillogismi potrà mai esser
atto a farci conoscere qualche cosa, oltre ciò che noi conoscevamo già prima, e
che la deduzione, lungi dall’essere la forma tipica e più corretta di ragionamento,
nonè che un artificio sofistico per mascherare agli occhi nostri od altrui la nostra
propria ignoranza, e per far passare come prove delle nostre opinioni le nostre
opinioni stesse espresse sotto altra forma. La posizione assunta dallo Stuart Mill
di fronte a questa obbiezione si può brevemente caratterizzare come segue. Egli
l’ammette anzitutto come completamente fondata e irrepugnabile pei sillogismi
del tipo di quello sopra citato, per quelli, cioè, nei quali una delle premesseè
costituita dall’enunciazione d’una legge o proposizione generale, mentre l’altra
premessa afferma che, in un caso assegnato, si verificano le condizioni che rendo-
no tale legge applicabile. Cosı̀, prendendo l’esempio di prima,è innegabile che la
proposizione:Socrateè mortale, deve gìa essere ritenuta vera prima che si possa
enunciare la proposizione generale in cui si afferma la mortalità di tutti gli uomini,
e noi non possiamo dirci sicuri della verità di questa ultima, se non ci siamo prima
assicurati della sua applicabilità a tutti i casi che essa contempla. Onde qualunque
dubbio ci rimanga sulla mortalità di un dato uomòe per cìo solo un dubbio che ci
rimane sulla verit̀a della proposizione in cui si afferma la mortalità di tutti.

43



Non si pùo quindi disconoscere che, se intendiamo per ragionamento una ope-
razione mentale che ci fa procedere dal noto all’ignoto e allarga il campo delle
nostre cognizioni, i sillogismi del tipo sopra considerato non hanno neppur diritto
ad essere chiamati ragionamenti. Con essi noi non facciamo tutt’al più che inter-
pretare e applicare, a una data circostanza che ci si presenti, il risultato di ragio-
namenti gìa fatti anteriormente da noi o da altri per noi, risultati che la memoria o
la tradizione ci conserva sotto forma di proposizioni generali, conservandoci d’al-
tronde, o no, memoria delle prove di fatto o dei motivi che ci hanno condotti ad
accettarle e ritenerle per vere. Tali proposizioni generali, per usare una frase di
Schopenhauer, non rappresentano per noi un terreno donde germoglino e cresca-
no le nostre cognizioni, ma bensı̀ un granaio dove esse giacciono ammucchiate e
sono messe in serbo contro le intemperie e tenute in pronto per i nostri bisogni.
Il compito che spetta ai sillogismi del suddetto tipoè, insomma, solamente quello
di metterci in grado di fruire della esperienza passata nostra ed altrui, senza più
esser costretti a far appello direttamente a tutti i singoli fatti o all’intera serie di
osservazioni particolari di cui essa effettivamente si compone, e permettendoci fi-
no ad un certo punto di dimenticare affatto queste senza rinunciare al vantaggio di
essere da esse guidati nel regolare i nostri giudizi e le nostre aspettative relativa-
mente a fatti non ancora avvenuti o non ancora conosciuti. Il vero ragionamento,
il passaggio, ciòe, da asserzioni su fatti noti ad asserzioni su fatti ancora ignoti,
non è rappresentato qui dal sillogismo, ma bensı̀ da quelle antecedenti induzioni
dalle quali fummo condotti ad ammettere per vera la proposizione generale che,
per mezzo del sillogismo, mettiamo a profitto; ed il sillogismo non corrisponde
a una fase nel processo di ricerca e di accertamento della verità, ma costituisce
solo un meccanismo atto a facilitare il godimento e la trasmissione della verità gìa
conosciuta.

Ma se cìo è completamente vero pei sillogismi di cui abbiamo parlato finora,
sarebbe commettere un gravissimo errore il ritenere che le stesse considerazioni
siano applicabili ai sillogismi di qualunque specie. Se la tendenza naturale alle
generalizzazioni troppo affrettate ci inducesse anche solo per un momento ad ab-
bracciare tale opinione, basterebbe riflettere ai continui trionfi che, dai greci fino
a noi, il sillogismoè andato e va riportando sempre nel campo delle scienze ma-
tematiche, nelle quali esso costituisce l’unico tipo ammesso di ragionamento e di
prova, basterebbe la più superficiale occhiata al glorioso catalogo delle scoperte
che la storia della Meccanica ci presenta come risultati di ragionamenti dedut-
tivi, per farci accorti dell’inganno in cui saremmo caduti. Vi sono deduzioni e
sillogismi nei quali si fa qualche cosa di più e di diverso dall’applicare una re-
gola generale a un caso speciale, nel quale si riconoscadirettamentela presenza
dei caratteri che la rendono applicabile. Vi sono sillogismi nei quali ambedue le

44



premesse sono proposizioni generali, e nei quali la conclusioneè una nuova pro-
posizione generale non suscettibile di esser provata per induzione senza ricorrere
adosservazioni o esperienze che sarebbero completamente diverse da quelle dalle
quali le corrispondenti premesse sono state o avrebbero potuto essere provate.

A ben caratterizzare questa classe di sillogismi, più che esporre considerazio-
ni generali in proposito, gioverà dare un esempio, pel quale ricorrerò alla storia
della Meccanica. Il ragionamento che ha condotto Huyghens alla scoperta delle
propriet̀a fondamentali deicentri d’oscillazione, e ad enunciare per la prima volta,
sotto forma generale, ilprincipio delle forze vive, si riduce sostanzialmente a un
sillogismo di cui ecco le due premesse:

1. “Se un pendolo composto di più pesi, partendo dalla quiete, descrive una
parte qualsiasi della sua oscillazione completa, la velocità angolare da es-
so cos̀ı acquistata deve essere tale che, se i pesi di cuiè composto fossero
svincolati gli uni dagli altri e obbligati a risalire in virtù della velocit̀a da
ognuno di essi posseduta, essi si porterebbero ad altezze tali da far tornare il
loro comune centro di gravità allo stesso livello a cui si trovava in principio
dell’oscillazione. (Si pendulum, a pluribus ponderibus compositum, atque
e quiete dimissum, partem quamcumque oscillationis integrae confecerit,
atque inde porro intelligantur pondera ejus singula, relicto communi vincu-
lo, celeritates acquisitas sursum convertere ac quousque possunt ascendere,
hoc facto centrum gravitatis ex omnibus compositae ad eandem altitudinem
reversum erit quam ante inceptam oscillationem obtinebat)”.

2. La velocit̀a angolareω, dalla quale il pendolo deve essere animato, quando
il suo centro di gravit̀a si trova in una data posizione, perché i pesi di cui
essòe composto, risalendo indipendentemente gli uni dagli altri, riescano a
sollevare il loro comune centro di gravità ad una data altezzah sul livello
primitivo, è legata con questa altezza dalla relazione:

h
∑

m =
∑

m
(rω)2

2g
cioè 2gh = ω2

∑
mr2

∑
m

ove gli m rappresentano le masse corrispondenti ai pesi di cui il pendolo
è composto, e glir le rispettive distanze medie di questi dall’asse di rota-
zione. Questa seconda premessa nonè che l’enunciazione, sotto una forma
conveniente per l’argomentazione in vista della legge scoperta da Galileo,
che collega la velocità, posseduta da un grave a un dato istante, con l’altezza
alla quale essa sarebbe atta a farlo risalire.

Da queste due premesse, Huyghens conchiude che la relazione che nella se-
conda di essèe affermata esistere tra la velocità angolare che ha il pendolo, quando

45



nella sua caduta passa per una data posizione, e l’altezza a cui risalirebbe, in virtù
di essa, il centro di gravità dei pesi che lo costituiscono, quando questi risalissero
indipendentemente gli uni dagli altri, deve pur sussistere tra tale velocità angolare
e l’altezza alla quale si trovava il centro di gravità del pendolo prima che questo
si mettesse in moto. La quale conclusione dà immediatamente la regola per de-
terminare la lunghezza del pendolo semplice, le cui oscillazioni siano isocrone a
quelle del dato pendolo composto.

È chiaro che, in questo sillogismo e negli altri del medesimo tipo, la conclu-
sione a cui si giunge, lungi dal poter dirsi già conosciuta e ammessa, quando siano
conosciute le premesse, nonè neppur suscettibile, dato anche che fosse già nota
anteriormente per diretta esperienza, di poter esser citata in appoggio o servir di
verifica dell’una o dell’altra delle premesse medesime, prima che l’operazione
mentale, rappresentata dal sillogismo che le collega, sia stata eseguita sotto una
forma o sotto un’altra.

E in generale, ogni qualvolta noi giungiamo ad accertarci che un dato fenome-
noA è costantemente connesso con un altroB, non giovandoci di una generalizza-
zione basata direttamente sull’esame dei fatti nei quali constatiamo la connessione
tra i detti due fenomeni, ma giovandoci invece della nostra anteriore conoscenza
di una connessione traA e un terzo fenomenoC, e inoltre di una connessione traC
eB, il sillogismo che rappresenta questa operazione della mente dà luogo in realt̀a
a un avanzamento delle nostre cognizioni.È infatti solodopoche la connessione
tra A e B è stata cos̀ı rintracciata, per mezzo della connessione di ciascuno di essi
conC, che noi riusciamo a vedere, nei fatti nei quali essa si verifica, dei semplici
casi speciali da classificare insieme a quelli nei quali si verificano le connessioni
affermate nelle due premesse. Edè in tal modo che, per effetto della deduzio-
ne, noi diventiamo atti a scoprire, tra fatti apparentemente diversi, delle intime
analogie, che l’osservazione immediata sarebbe stata incapace a rivelarci.

[Né il caso citato, sebbene le premesse abbiano ivi una certa apparenza di
complessit̀a, è da mettere tra i più complicati esempi dei ragionamenti che si ri-
scontrano nella trattazione di una scienza deduttiva.] Il caso che si offre più fre-
quentementèe quello in cui la conclusione, alla quale si vuoi giungere, si presenta,
non come l’asserzione d’una connessione tra una data circostanza o fenomenoA
e un’altra circostanza o fenomenoB, ma bens̀ı tra un gruppo di circostanze o con-
dizioni e un altro gruppo di circostanze o effetti; nel quale caso occorre spesso
combinare insieme non solo due, ma un numero assai maggiore di leggi o di con-
nessioni, gìa conosciute e dimostrate sussistere tra singole circostanze del primo
gruppo e singole circostanze del secondo, costituendo cosı̀ non solo unacatena,
ma una verarete o tessutodi argomentazioni, molteplicemente connesse le une
alle altre. Non occorre poi dire che ciascuna delle proposizioni, in tale processo
adoperate, pùo anche alla sua volta essere stata ottenuta, non per mezzo dell’os-
servazione diretta, ma come conclusione di altri processi analoghi, basati su altre

46



proposizioni generali, le quali altresı̀ possono trovarsi nello stesso caso, e cosı̀ via.
Vi sono scienze nelle quali tale lavoro di scelta e di concatenamento di pro-

posizioni gìa note, o ammesse come vere, costituisce un mezzo assai più sicuro
ed efficace di ricerca, che non la esperienza o l’osservazione diretta, per quanto
diligente e assistita dall’uso di strumenti, e nelle quali anzi questoè il solo mezzo
adoperato non solo per l’accertamento, ma anche per la scoperta di nuove leggi e
di nuove relazioni tra i fenomeni da esse studiati18. E’ superfluo notare come que-
sti rami di scienza, lungi dal presentarsi come stazionari e non progressivi, sono
invece precisamente quelli nei quali l’avanzamento delle conoscenzeè più rapido
e i risultati sono pìu meravigliosi. Il dire che, nei sillogismi di cui si compone
la trattazione di tali scienze, per esempio la geometria, ciò che si asserisce nelle
conclusioniè gìa implicitamente contenutonelle premesse, noǹe che enunciare,
per mezzo di una infelice e poco appropriata metafora, il semplice fatto, che nes-
suno del resto contesto, della perfetta sufficienza delle proposizioni scelte come
fondamentali, aprovaretutte le conclusioni su esse basate senza ulteriore bisogno
di sussidi provenienti dall’esperienza. Intesa in questo senso, la frase suddetta de-
signa, non un inconveniente, ma un vantaggio del processo di deduzione di fronte
a quello di induzione, e non ha maggior valore, come obbiezione contro l’uso del
sillogismo, di quanto ne avrebbe, come obbiezione contro il pregio dell’arte del-
lo scultore, il dire, con Michelangelo,19 che una bella statuàe gìa contenuta nel
masso dal quale l’artista la vuoi ricavare, e che l’opera di questo consiste solo
nel levare dal blocco di marmo le parti superflue che impediscono a chi guarda di
vederla dentro.

Dopo quanto ho detto sin qui, non occorrerà spender molte parole per indica-
re quali possono essere le circostanze dalle quali dipende la maggiore o minore
applicabilit̀a del metodo deduttivo nei vari campi di ricerca.

Se le proposizioni alle quali si arriva direttamente per induzione da fatti os-
servati fossero per una data scienza del seguente tipo: la proprietà A è sempre
congiunta colla proprietà B, la propriet̀a C colla propriet̀a D, la E colla F, ecc.,
senza che si verificasse mai il caso che una stessa proprietà figurasse contempora-
neamente in due proposizioni distinte, nelle quali si affermasse rispettivamente la
sua connessione con due diverse proprietà, e evidente che il processo di deduzio-

18In queste scienze l’uso del metodo d’insegnamento socratico, o per dialogo e successive inter-
rogazioni, sgravando il discente da tale lavoro di scelta e di concatenamento delle proposizioni at-
traverso alle quali giunge a conclusioni nuove, gli dà l’illusione che esse siano assai più facilmente
raggiungibili di quanto non siano in realtà. Di qui la sua efficacia stimolatrice.

19“Non ha l’ottimo artista alcun concetto / Che un marmo solo in sé non circoscriva / Col suo
soperchio, e solo a quello arriva / La man che obbedisce all’intelletto.” Buonarroti,Rime, Sonetto
I.

47



ne riuscirebbe assolutamente inapplicabile. In queste circostanze non ci sarebbe
affatto concesso determinare o scoprire una legge o connessione tra due proprietà,
appoggiandoci solo a dati sperimentali che garantissero la connessione di cia-
scuna delle dette proprietà con una terza, il chèe appunto cìo che costituisce il
ragionamento per deduzione. L’unico tipo di spiegazione applicabile a fenomeni
appartenenti a un tale campo sarebbe allora quello che abbiamo riconosciuto come
caratteristico degli stadi inferiori di sviluppo scientifico, quello cioè che consiste
nel paragonare immediatamente il fatto in questione a quelli tra i fatti conosciuti
coi quali sembra presentare maggiore somiglianza e affinità, facendolo rientrare,
seè possibile, sotto il dominio di qualche generalizzazione già effettuata o, se ciò
non è possibile, registrandolo a parte, in attesa di altri fatti che gli somiglino e
che permettano, in seguito, di arrivare per mezzo di un’induzione alla scoperta di
qualche legge non ancora conosciuta. L’insieme di verità indipendenti e sconnes-
se, alle quali si pùo arrivare in tal modo, sono quelle che si designano col nome di
Leggi empiriche. Una scienza che fosse costituita interamente di esse, presente-
rebbe l’aspetto di un catalogo di proposizioni generali, ognuna provata da distinti
gruppi di osservazioni e di esperimenti, e nessuna delle quali sarebbe atta a servi-
re per controllo delle altre, o per comunicare alle rimanenti la maggior certezza o
attendibilit̀a di cui eventualmente godesse.

Sebbene la maggior parte delle scienze, e specialmente delle scienze fisiche,
si discosti notevolmente da questo caso estremo,è evidente tuttavia che esse se ne
discostano in assai diverso grado e tanto maggiormente quanto più frequenti sono
in esse le proposizioni atte ad essere accoppiate in modo da costituire sillogismi
nel modo che abbiamo visto. Le scienze nelle quali questa condizioneè verificata
al punto che nessuna proposizione figuri in esse come isolata e abbandonata a se
stessa, non atta cioè a essere ricollegata alle altre nel modo sopra indicato, sono,
per questo sol fatto, spinte a organizzarsi, direi quasi a cristallizzarsi, sotto la
forma di un sistema di conseguenze, deducibili da gruppi convenientemente scelti
di proposizioni fondamentali.

Che la deduzione abbia in tal modo già da secoli asserito il suo esclusivo ed
assoluto dominio sulla geometria e in generale sulle scienze matematiche, le quali
veramente sono le sole nelle quali essa sia riuscita a sopprimere completamente,
e a quanto pare definitivamente, ogni ingerenza diretta dell’induzione, non deve
recar meraviglia se si osserva come, per gli assiomi e le relazioni fondamentali di
cui in matematica si fa continuamente uso, si verificano nel modo più completo le
condizioni che abbiam riconosciute come necessarie e sufficienti per l’applicazio-
ne della deduzione. E invero le relazioni tra quantità o tra figure che designamo
colle parole “uguale a”, “ maggiore o minore di”. “ coincidente con”, o “ funzione
di”, ecc., il “tendere allo stesso limite”, l’“ equivalenza”, la “proiettività”, ecc.,
sono tutte relazioni tali che, dal loro sussistere tra una quantità o figura e un’altra
quantit̀a o figura, e inoltre tra questa seconda e una terza, si può conchiudere,in-

48



dipendentemente da ogni constatazione diretta, il loro sussistere tra la prima e la
terza.20 [Su questo importante soggetto sarebbe qui fuori di luogo entrare in mag-
giori particolari; alcune considerazioni interessanti che vi si riferiscono si trovano
sparse nei lavori del De Morgan, del Mach e del Grassmann. Anche lo Helmhol-
tz vi dedica qualche osservazione in una sua memoria (Zahlen und Messen) alla
quale rimandiamo chi si interessa di questo argomento.

Da quanto ho detto sin qui si vede anche come possa avvenire che la scoperta
di nuove leggi, relative a una data classe di fenomeni, renda lo studio di questi più
accessibile all’impiego del metodo deduttivo di quanto prima non fosse. Cosı̀, per
citare un esempio, nella chimica la scoperta della legge delle proporzioni definite,
rendendo possibile prevedere le proporzioni in cui possono combinarsi due date
sostanze quando si conoscano le proporzioni in cui ciascuna di esse può entrare
in combinazione con una terza, ha per ciò solo aperto un adito al ragionamento
per deduzione, modificando in parte la struttura della scienza, senza del resto farle
perdere il carattere predominantemente induttivo che essa conserva tuttora.

Tra le scoperte che hanno contribuito e contribuiscono più efficacemente ad al-
largare la sfera d’applicazione della deduzione, vanno poste quelle che consistono
nel riconoscere come, nella produzione di fenomeni di una data classe, all’azione
di più cause agenti insieme si possa, senz’alterare l’effetto, sostituire l’azione d’u-
na sola causa o d’un numero minore di cause, purché queste siano collegate colle
prime da una determinata relazione fissa: come avviene, per esempio, di più forze
agenti su un punto, il cui effetto complessivo, in conformità alle leggi scoperte da
Galileo, non cambia se ad esse ne viene sostituita una sola, ottenibile da quelle
con una semplice costruzione geometrica, cheè sempre la stessa e si eseguisce
sui segmenti che le rappresentano in direzione e intensità.[La statica ci presenta
più di un esempio caratteristico dell’influenza di scoperte di questo genere sulla
costituzione di nuove teorie a tipo deduttivo. Cosı̀, per cìo che riguarda il caso
più semplice di equilibrio che si possa considerare, quello cioè di una leva dalla
quale pendano più pesi situati a distanze diverse dall’asse di rotazione, il meto-
do seguito da Euclide e da Archimede onde arrivare, per mezzo di ragionamenti
deduttivi, a determinare le condizioni da cui tale equilibrio dipende, consiste in

20Il tipo di raziocinio noto ai matematici sotto il nome di induzione completa, comeè stato mes-
so in luce dal Poincaré, consiste in fondo nel dimostrare le possibilità, in un dato caso, di eseguire
una serie indefinita di deduzioni, aventi tutte una premessa comune, e in ciascuna delle quali figu-
ra, come altra dalle premesse, la conclusione ottenuta dalla deduzione che precede. Perché esso
possa servire a dimostrare che una data proprietà è posseduta da una classe di oggetti, occorre che
questi si possano ordinare in modo che ciascuno di essi si ottenga dal precedente allo stesso modo
col quale da esso si ottiene il seguente. Cfr. l’articolo del Poincaré: Sur la nature du raisonnement
math́ematique, nella “Revue de Ḿetaphysique et de Morale” 1894, p. 371–384.

49



sostanza nell’accertare e fare replicatamente uso della proprietà che, se una leva
si trova in equilibrio sotto l’azione di dati pesi, l’equilibrio non viene turbato se
a uno qualunque di questi se ne sostituiscono due, eguali alla metà del primo, e
i cui punti di sospensione siano equidistanti dal punto di sospensione primitivo
(Archimede), oppure due, uguali ciascuno al primo, e i cui punti di sospensione
siano situati tra il fulcro e il punto di sospensione primitivo, l’uno a tal distanza
da questo come l’altro dal fulcro (Euclide)21].

Uno dei mezzi pìu efficaci, sebbene sfortunatamente non sempre applicabile,
per giungere a simili risultati, per scoprire cioè le relazioni che devono sussistere
tra diversi gruppi di cause, atte a cooperare nella produzione di un dato fenome-
no, perch́e l’un gruppo possa essere sostituito all’altro senza che l’effetto venga
ad essere alterato,è quello di studiare isolatamente il modo di agire di ciascuna
delle cause in questione, cercando di determinare ciò che vi ha di invariabile e di
comune tra il loro modo di comportarsi quando agiscono separatamente e quan-
do invece ciascuna di esse agisce in concorso colle altre. E’ appunto seguendo
questo procedimento che Galileo, come già accennai, arriv̀o alla pìu grande delle
sue scoperte, quella che rese possibile la creazione della dinamica come scienza
deduttiva, alla scoperta cioè di quella legge fondamentale del moto che si enuncia
dicendo che, se più forze concorrono a determinare un dato movimento, esse, pel
fatto di concorrere, non cessano di produrre ciascuna per proprio conto gli stessi
effetti che produrrebbero se agissero da sole, contrariamente alla credenza, pri-
ma comunemente accettata, secondo la quale per esempio l’azione del peso in un
grave lanciato si riteneva venisse per un certo tempo sospesa, o per lo meno radi-
calmente modificata, pel solo fatto di trovarsi associata a quella di un’altra causa
di moto, rappresentata dall’urto o dalla spinta, colla quale il grave veniva lanciato.
Prima che questa legge venisse scoperta e chiaramente formulata, il meccanico
che si fosse proposto di determinare deduttivamente il moto prodotto dall’azione
simultanea di pìu forze, di ciascuna delle quali gli fosse anche stato perfettamente
noto il modo di agire, si trovava di fronte alle stesse difficoltà a cui spesso urtereb-
be oggi un chimico, che si proponesse di determinarea priori le propriet̀a di un
composto, giovandosi solo della sua conoscenza delle proprietà dei componenti.

III

Ciò che ho detto sin qui, sulle condizioni da cui dipende la diversa applicabilità
e fecondit̀a del metodo deduttivo nei vari campi d’indagine, ci permette anche di

21Maggiori chiarimenti per cìo che concerne il metodo seguito da Euclide, il lettore potrà trovare
nel mio articolo:Su una dimostrazione del principio della leva, attribuita ad Euclide in un mano-
scritto arabo della Biblioteca Nazionale di Parigi. (Bollettino di Storia e Bibliografia Matematica,
novembre–dicembre 1897).

50



farci facilmente un’idea della natura deivantaggi che il suo impiego apporta, in
tutti i casi nei quali esso si presenta come possibile, e di intendere quali siano le
ragioni dell’opinione, comunemente e quasi istintivamente accettata, secondo la
quale l’estendersi del campo d’azione del ragionamento deduttivoè da conside-
rarsi come desiderabile e corrispondente a un effettivo progresso delle scienze in
cui ha luogo.

Tra questi vantaggi ve n’è uno sul quale ho avuto già abbastanza occasione
di insistere, quando accennai alle opinioni di Aristotele sulla funzione della de-
duzione come strumento di prova, e sul quale quindi non mi fermerò che quanto
è necessario per distinguerlo dai rimanenti. Tale vantaggio consiste nel reciproco
controllo che le proposizioni legate per mezzo della deduzione sono poste in grado
di esercitare le une sulle altre, e nel vicendevole appoggio che esse vengono cosı̀ a
prestarsi, mettendo in certo modo in comune la forza complessiva di tutti i fatti e
di tutte le verifiche di cui ciascuna di esse dispone in particolare. Allo stesso modo
come in uno stato bene ordinato, un torto o un’ingiustizia, patita dall’ultimo dei
cittadini, è risentita con non minore intensità e rimediata con non minore energia,
che se di essa fosse stata vittima la persona più influente o facoltosa, cosı̀ in una
scienza ordinata deduttivamente, non cè proposizione, per quanto complicata e
laboriosamente ottenuta, che sia meno protetta contro il dubbio e le contestazioni
di quanto lo siano le proposizioni più evidenti e primitive che figurano nella trat-
tazione, purch́e, s’intende, si faccia astrazione dagli eventuali errori materiali di
calcolo di cui la probabilit̀a pùo essere facilmente resa inferiore a qualunque grado
praticamente assegnabile. In tali scienze nessun fatto o notizia può essere ritenu-
to sufficiente a infirmare la verità d’una proposizione dimostrata, se quel fatto o
quella notizia non hanno tal peso, non solo da poter scuotere la fiducia che si ripo-
ne nella proposizione a cui essi sembrano contraddire direttamente, ma anche da
costringerci a modificare o abbandonare come insostenibile una almeno delle pro-
posizioni fondamentali di cui ci possiamo servire per dimostrarla. Ma per quanto
sia grande questo vantaggio prodotto dall’impiego della deduzione, e sebbene,
come abbiamo già visto, esso fosse dai filosofi e scienziati greci ritenuto come il
solo degno di considerazione22, essoè tuttavia lungi da poter essere indicato co-
me il principale tra quelli che cooperano a rendere desiderabile l’estendersi della
trattazione deduttiva a tutti i casi nei quali essaè applicabile. Ve ne sono altri ben
maggiori, e la cui importanza non solo tende a esser sempre meglio riconosciuta
col progredire delle analisi relative ai metodi di ricerca, ma cresce anche effet-
tivamente collo svilupparsi delle scienze e coll’accrescersi del patrimonio delle

22Il che non toglie che, in certi rami d’indagine, e in special modo nell’Astronomia, essi si
servissero della deduzione assai più come mezzo di rappresentazione e coordinamento dei fatti
che non come semplice mezzo di prova e di accertamento. E’ notevole a questo proposito un
frammento di Pappo, riportato dall’Hultsch da un codice greco vaticano. (Hultsch,Pappi Collect.,
III, praef.).

51



cognizioni umane. Tali vantaggi sono quelli che si riferiscono alla capacità che ha
la deduzione di semplificare e facilitare la descrizione e la caratterizzazione del-
l’andamento dei fenomeni al cui studio si applica, permettendoci di rappresentare
nella nostra mente le leggi, che li regolano, mediante un minimo numero di pro-
posizioni generali, abbraccianti ciascuna un insieme il più possibilmente esteso di
fatti particolari e di casi speciali, apparentemente eterogenei.

Per far comprendere come la deduzione serva a questo scopo, basterà far toc-
car con mano come questo avvenga pel tipo più semplice ed elementare di ragio-
namento deduttivo, quello che consiste nel far dipendere la connessione che, in
date circostanze, si verifica tra due fenomeniA e B, dal fatto, prima indipenden-
temente constatato, che, date certe circostanze, il fenomenoA si riscontra costan-
temente accompagnato da un terzo fenomenoC, il quale alla sua volta si presenta
costantemente accompagnato daB. E’ evidente che in questo caso ciascuna delle
condizioni o circostanze, dalla cui presenza dipende il sussistere della connes-
sione espressa in una delle premesse, va pure annoverata tra le circostanze da
cui dipende la connessione assenta dalla conclusione, mentre tra le circostanze,
da cui dipende il verificarsi di quest’ultima, ve ne potranno essere alcune, la cui
presenza non sia richiesta pel sussistere della connessione assenta in una delle
premesse. Infatti, perché la conclusione sia valida occorre siano soddisfatte non
solo le condizioni da cui dipende il verificarsi di una delle premesse, ma inoltre
anche quelle da cui dipende il verificarsi dell’altra; e tali due gruppi di condizioni
possono anche essere completamente distinti e indipendenti l’uno dall’altro. Per
spiegarmi con un esempio, siamo nel caso di una catena, la cui rottura può es-
sere determinata da qualsiasi causa che produca la rottura di uno dei suoi anelli,
mentre noǹe vera la proposizione inversa, che cioè ogni causa che si sa esser atta
a determinare la rottura della catena debba per ciò solo esser ritenuta capace di
produrre la rottura di un suo determinato anello. Dal che segue, per la catena,
che le circostanze che debbono essere verificate perché essa non si rompa sono
assai pìu numerose di quelle, che debbono essere verificate perché non si rompa
un suo anello assegnato. E analogamente nel caso del sillogismo sopraddetto, le
condizioni e restrizioni che debbono essere soddisfatte perché una delle premesse
sia vera, saranno in generale assai meno numerose e quindi atte a presentarsi più
frequentemente insieme e a trovarsi riunite in una più grande variet̀a di casi che
non l’intero gruppo di quelle il cui concorrerèe necessario perché si verifichi la
proposizione da esse ottenuta per deduzione: il che equivale a dire, in altre pa-
role, che le premesse sono più generali, e comprendono e dominano un maggior
numero di fatti particolari di quanti non ne comprenda e domini la proposizione
che è stata da esse dedotta23. Le stesse o analoghe considerazioni si applicano

23Questa efficacia della deduzione, come mezzo di generalizzazione, sussiste sempre, anche
quando nessun caso reale abbia luogo, o si conosca, pel quale si presentino le condizioni richieste

52



evidentemente anche agli altri tipi più complessi di ragionamento deduttivo, edè
chiaro anzi che esse acquistano tanto maggior importanza quanto più lungaè la
serie di proposizioni attraverso le quali si arriva a una data conclusione.

E’ questa riduzione d’un fatto, o d’una legge, ad altre leggi o fatti più generali,
che costituisce ciò che si chiamaspiegazione scientifica, ed è importante notare
come i vantaggi inerenti a questo processo non dipendono affatto dalla circostanza
che i fatti o le leggi, sulle quali una data spiegazioneè fondata, si presentino alla
nostra mente come più famigliari o pìu evidenti per se stessi che non quelli che
spieghiamo per loro mezzo. La deduzione applicata in tal modo, come mezzo di
spiegazione, ci permette di abbracciare, con un solo sguardo e con un solo atto
della mente, una varietà e molteplicit̀a di fatti, la cui considerazione altrimenti
esigerebbe una assai maggior copia di operazioni e di sforzi intellettuali distinti.
Col suo aiuto noi riusciamo a collocarci a un punto di vista dal quale le analogie,
i rapporti, le connessioni, tra i fenomeni che investighiamo, si esplicano al nostro
intelletto come le particolarità topografiche d’una regione si offrono allo sguardo
di chi le contempli da un’altura. La deduzione moltiplica cosı̀ le nostre attitu-
dini a percepire l’ordine, le uniformità, le leggi costanti in mezzo al succedersi
tumultuario dei fatti e degli eventi, o, per esprimere la stessa cosa con una frase
di Platone (lib. VII dellaRepubblica), essa ci pone in grado didiscernere l’uno

pel verificarsi dell’una o dell’altra delle premesse, senza che, nello stesso tempo, si verifichino an-
che quelle che sono ulteriormente richieste per il verificarsi di ambedue, e quindi della conclusione
da esse dedotta. Per spiegarmi con un esempio, se anche le leggi di Keplero avessero corrisposto
ai movimenti effettivi degli astri non meno esattamente di quanto vi corrispondano i risultati che
si ottengono per deduzione dalle leggi di Newton, la sostituzione di queste ultime alle prime non
avrebbe perciò mancato di rappresentare un passo verso una maggiore generalizzazione, in quanto
che mentre le leggi di Keplero non si riferiscono che ai moti che i pianetihanno effettivamente,
quelle di Newton (anche facendo astrazione dal fatto che esse abbracciano anche il caso dei moti
dei gravi alla superficie della terra) ci dicono qualche cosa anche sui moti che essiavrebbero, o
avrebbero avutose la distribuzione iniziale delle masse e delle velocità fosse stata diversa.

Nelle scienze che hanno rapporto colla pratica, che si riferiscono cioè a fatti in parte soggetti
al controllo della volont̀a umana, le congetture relative a ciò cheavverrebbe, se si verificassero
condizioni che mai si verificarono in passato, hanno tanta e, spesse volte, maggiore importanza
che non le cognizioni relative a ciò che avviene, òe sempre avvenuto, in assenza di tali nuove
condizioni.

E’ perciò che alla deduzione va attribuita una funzione assai più importante come mezzo di
invenzione che non come mezzo discoperta. La parte che le compete nelle invenzioni meccaniche
è messa assai bene in luce dal Reulaux (Cinematica. Traduzione italiana del professore Colombo,
pag. 22). Sono pure da consultare a questo proposito le opere del Kapp (Philosophie der Technick)
e dell’Espinas (Technologie des Grecs). Analoghe considerazioni possono forse dar ragione del
fatto spesse volte notato che, anche per quanto riguarda lo studio dei fenomeni sociali, i più arditi
inventori e costruttori di schemi di riforme, e i critici più spietati delle teorie giustificatrici delle
istituzioni e degli ordinamenti sociali effettivamente esistenti, sono precisamente quelli tra gli
investigatori che si distinguono per una maggiore tendenza verso l’uso, o anche l’abuso, della
deduzione (per esempio Rousseau e Marx).

53



in mezzo al molteplice(t« ±n �n polloÅc �r�n) e di scorgere cogli occhi della
mente i poli immutabili attorno ai quali turbina il caos e la perpetua vicenda dei
fenomeni e delle sensazioni.

Se si concepisce insomma come scopo della ricerca scientifica la costruzione
di un insieme di teorie e di immagini mentali, la cui corrispondenza coi fatti che
rappresentano sia sempre più perfetta, e tale da permetterci previsioni più sicu-
re, pìu precise e di pìu lunga portata sul loro andamento e un controllo sempre
più efficace dei mezzi che sono a nostra disposizione per far servire le cose alla
soddisfazione dei nostri bisogni o alla realizzazione delle nostre aspirazioni, si
dovr̀a riconoscere, come compito principale della deduzione, quello di metterci in
grado di raggiungere tali scopi coi mezzi più semplici e riducendo al minimo le
operazioni mentali e il materiale di fatti e di esperienze a tal uopo richiesti.

Pùo aver l’aspetto d’un paradosso il dire che la potenza della deduzione a
questo riguardòe tale che noi arriviamo, per mezzo suo, non solo a scoprire le
propriet̀a più generali ed elementari dei fenomeni che studiamo, ma inoltre per-
fino a costringerli a presentarsi e riprodursi nella nostra mente come se le leggi
che li regolano e le proprietà di cui godono fossero assai più semplici e generali
di quanto esse non siano in realtà. Eppure cìo è letteralmente vero. Cosı̀, per
esempio, il fatto che non esistono corpi perfettamente rigidi, o fluidi assolutamen-
te incompressibili, non impedisce al fisico di indagare e determinare quali siano
le propriet̀a che essidovrebbero averese esistessero, e di arrivare per mezzo della
deduzione ad analizzarle, a collegarle, a riconoscerle come dipendenti le une dalle
altre, precisamente come se si trattasse di proprietà di corpi realmente esistenti;
ottenendo in tal modo conclusioni che non cessano di essere applicabili anche a
quei corpi che non sono né perfettamente rigidi, ńe assolutamente incompressibi-
li, purch́e, s’intende, la loro deficienza di rigidità o di incompressibilit̀a non sia
tale da rendere la divergenza, tra il loro effettivo modo di comportarsi e quello dei
loro modelli ideali fittizi, cos̀ı grande da dar luogo ad errori od inconvenienti non
compensabili coi vantaggi che presenta la semplificazione cosı̀ raggiunta. Perfet-
tamente analogo a questoè il procedimento che dovettero seguire i primi che si
proposero lo studio delle forme e delle figure dei corpi, emancipandolo da qua-
lunque considerazione relativa alle altre proprietà dei corpi stessi o della materia
di cui le figure fossero composte.

Questo semplice processo di astrazione che rese, nello stesso tempo, possibile
e necessaria l’applicazione della deduzione alla ricerca delle proprietà dello spa-
zio, sembra a noi cosı̀ semplice e naturale che non riusciamo quasi a capacitarci
che esso possa aver costato fatica o sforzo intellettuale. Noi andiamo anzi fino
al punto di qualificate comemistico e metafisico, nel senso cattivo della parola, il
modo di esprimersi di Platone, quando descrive questo processo mentale, dicen-

54



do che esso consiste nel sostituire, al vano inseguimento delle immagini caduche
e fugaci che i sensi ci presentano, la considerazione dei loro prototipi o modelli
inalterabili o perpetui, e la contemplazione delle forme (e¥dh) o idee eterne del-
le cose, idee o modelli rispetto ai quali gli oggetti reali, che loro corrispondono,
stanno nella stessa relazione come le ombre rispetto ai corpi che le producono. Il
fatto che ora ci sentiamo indotti a invertire questa metafora e a vedere piuttosto
nelle nostre teorie e nelle nostre astrazioni leombredelle cose, che non nelle cose
o negli oggetti reali le ombre dei nostri concetti e delle nostre astrazioni, non ci
deve impedire di riconoscere la parte di verità cheè contenuta in quel celebre e
poetico mito platonico, nel quale gli uomini, impigliati nelle sensazioni, e inca-
paci di astrarre, sono paragonati a persone sedenti in una grotta semi oscura colle
spalle rivolte all’apertura donde entra la scarsa luce, e che sono obbligate a os-
servare, invece degli oggetti che passano davanti a quella, le ombre indistinte e
deformate che essi proiettano sulle pareti irregolari e cavernose della grotta.

Platone si sarebbe probabilmente espresso diversamente, se egli, oltre a quelli
forniti dalla geometria e dall’astronomia, avesse avuto davanti agli occhi gli altri
esempi di questo procedimento di idealizzazione semplificatrice che costituisce un
preliminare indispensabile di qualunque applicazione della deduzione allo studio
dei fenomeni naturali. Cosı̀, per esempio, gli sarebbe certamente ripugnato di ve-
dere un modello ideale dell’uomo reale in quel tipo astratto dihomo oeconomicus,
comeè stato chiamato, che a tale identico scopoè stato foggiato da Adamo Smith
nel procedere alle sue investigazioni sulle leggi di produzione e di distribuzione
della ricchezza. Nello stesso senso del resto in cui i fisici designano col nome di
fluidi perfetti o gaz idealiquelli che essi si figurano dotati di proprietà opportu-
namente scelte per poter studiare, deduttivamente e coll’aiuto del calcolo, il loro
modo di comportarsi, potrebbero bene anche gli economisti qualificare col nome
di uomo perfettoo ideale (indipendentemente, s’intende, da ogni apprezzamen-
to morale) quel tipo di uomo egoista e indifferente a ogni desiderio che non sia
quello di guadagnare quanto più pùo e lavorare il meno possibile, che essi hanno
foggiato per porlo a base dei loro ragionamenti, e che ad essi ha servito cosı̀ be-
ne per rintracciare, col sussidio della deduzione, alcune delle più importanti leggi
dell’economia sociale sconosciute agli antichi, tra le quali basti citare ad esempio
la teoria della rendita di Ricardo, le sue scoperte sull’incidenza dei tributi, e la sua
analisi delle cause determinatrici degli scambi internazionali.

E’ da notare, e risulta del resto chiaramente dagli esempi che del processo di
semplificazione di cui parliamo ho già dato indietro, che la sua applicazione può
esser resa possibile e conveniente solo dal fatto che esistano realmente fenomeni
il cui modo di comportarsi non presenti grande difformità da quello che sarebbe
se per essi si verificassero esattamente le supposizioni mediante le quali si deter-

55



minarono le propriet̀a dei modelli ideali che loro corrispondono. Ciò si verifica
solo quando, tra le cause dalle quali effettivamente il modo di comportarsi dei fe-
nomeni in questione e determinato, se ne possano assegnare alcune come prepon-
derantemente influenti e tali che, rispetto ad esse, le altre possano in certo modo
considerarsi come semplici circostanze perturbatrici. L’insufficiente realizzarsi di
questa condizione costituisce forse il più formidabile ostacolo che si opponga a
quel genere di scoperte che abbiamo già indicate come le più efficaci e anzi decisi-
ve per determinare l’applicabilità del metodo deduttivo a nuovi campi di ricerche.
Si pensi per esempio alle insuperabili difficoltà che avrebbe presentato la scoperta
della legge dell’attrazione universale, se le posizioni e le masse dei pianeti non
fossero state tali da permettere di trascurare, in una prima approssimazione, le
loro azioni reciproche, di fronte all’azione preponderante del sole su ciascuno di
essi, o della terra sulla luna. Gli astronomi, come osserva in proposito lo Schiapa-
relli, si sarebbero allora trovati in una posizione analoga a quella in cui si trovano
ancora i meteorologisti. Sarebbe stato ad essi impossibile di adottare la tattica
romana deldivide et impera, che consiste nell’affrontare un nemico alla volta, tat-
tica poeticamente simboleggiata nel racconto degli Orazi e Curiazi. E parimenti,
per prendere un altro esempio dalla meccanica,è alla maggiore inseparabilità del-
l’azione dell’attrito da quella delle altre cause determinatrici dell’equilibrio e del
movimento, che va probabilmente attribuito il fatto che il problema relativo all’e-
quilibrio d’un grave posato su un piano inclinato, sebbene non meno semplice ed
elementare di quello relativo all’equilibrio della leva, non trovò la sua soluzione
che assai più tardi. Le difficolt̀a che si opponevano alla soluzione di questa e di
altre analoghe questioni (per esempio quella relativa al modo di agire del cuneo o
della vite) si possono paragonare alle difficoltà che avrebbe incontrato Archimede,
nelle sue ricerche di idrostatica, se egli non avesse avuto possibilità di osservare
che galleggianti di dimensioni tanto piccole che gli effetti del loro peso fossero
completamente mascherati dall’azione della capillarità24.

Queste osservazioni indicano quanta influenza possa esercitare, nello spingere
un dato ramo di scienza a organizzarsi deduttivamente, il presentarsi o la provoca-
zione artificiale di nuove esperienze, nelle quali alcune delle cause che di ordinario
cooperano alla produzione dei fenomeni studiati, assumano maggiore importanza
di fronte alle altre, e nelle quali queste altre passino in seconda linea e, anche senza
essere soppresse, vengano in certo nodo ad atrofizzarsi. Cosı̀, per esempio, l’in-
venzione delle armi da fuoco, mettendo a portata degli osservatori nuovi fatti nei
quali le due principali circostanze determinatrici della traiettoria d’un grave lan-
ciato si sottraevano più energicamente alle influenze perturbatrici delle rimanenti,

24Di questo stesso esempio si giova il Crookes (Presidential Address to the Society for Psychical
Research, 1895) per far vedere fino a qual punto la nostra conoscenza o ignoranza delle leggi della
natura pùo dipendere da circostanze affatto soggettive e per nulla connesse alla maggiore o minore
complessit̀a effettiva dei fenomeni a cui si riferiscono.

56



ha contribuito assai più di quanto non si creda alla scoperta delle leggi fondamen-
tali del movimento, di quelle leggi che hanno reso possibile la costituzione della
Dinamica come scienza deduttiva per opera di Galileo, di Huyghens e di Newton.
Gli assedi e le guerre, che funestarono il nostro paese durante il secolo che separa
la nascita di Leonardo da quella di Galileo, funzionarono a questo riguardo da
veri laboratori di meccanica sperimentale. Basta del resto leggere anche solo il
primo capitolo dell’opera di Newton sul sistema del mondo (Liber de Systemate
Mundi), nella quale egli riassume le considerazioni attraverso le quali giunse alla
scoperta della legge dell’attrazione universale, per persuadersi come, al posto del
pomo leggendario a cui la tradizione assegna l’onore immeritato di averlo guidato
a sospettare la vera causa del moto della luna, sarebbe assai più conforme alla
verità storica far figurare una palla da cannone.

Un’ultima osservazione voglio aggiungere che si riconnette a quanto ho detto
indietro sull’utilità delle idealizzazioni semplificatrici nello studio dei fenomeni
complicati e alla cui produzione concorrano cause numerose ed eterogenee.

La facilità colla quale tali semplificazioni si prestano a portare a nuove con-
clusioni, per mezzo di pure operazioni mentali e indipendentemente da qualunque
esame diretto dei fatti concreti ai quali esse si riferiscono, e l’assoluta inutilità di
qualunque appello a questi per garantire la correttezza delle deduzioni stesse, ci
induce talvolta a perdere di vista la necessità di far precedere l’applicazione dei
risultati ottenuti a casi reali dalle ricerche che si richiedono per constatare se, per
questi, sono veramente presenti le condizioni che la teoria suppone, se per essi,
cioè, è poi effettivamente trascurabile l’influenza di tutte le cause delle quali la
teoria non ha tenuto conto.

Una conseguenza diretta di ciò è che l’attenzione dell’investigatoreè portata a
dirigersi troppo esclusivamente verso lo sviluppo e l’ulteriore elaborazione delle
più remote conseguenze di supposizioni adottate per la sola ragione che si presen-
tarono per le prime, dando invece troppa poca importanza alle considerazioni e
alle analisi che possono servir di guida per determinare le supposizioni stesse nel
modo pìu conveniente per rendere le teorie, basate su esse, atte a raggiungere gli
scopi a cui devono servire.

Lo studioso, come osserva Cartesio, corre allora il pericolo trovarsi nella stessa
situazione di quel domestico tanto premuroso di eseguire gli ordini del suo padro-
ne che, per non perder tempo, si metteva in cammino ancora prima che questi
avesse finito di dargli i suoi ordini e indicato dove dovesse andare.

E’ come una protesta contro questo modo di procedere che va interpretato il
celebre motto di Newton:hypotheses non fingo; edè a mettere in guardia contro
questo pericolo che mira il consiglio, tanto spesso e sotto tante forme ripetuto
negli scritti dei filosofi greci, che le teorie hanno dei doveri verso i fatti, mentre

57



i fatti non hanno che dei diritti verso le teorie:O� g¨r �neka t�n l�gwn t¨
pr¨gmata suntele�sjai �ll> �neka t�n pragm�twn to®c l�gouc .25

25Cfr. Diogene Laerzio, I, 9 (M�swn). E’ curioso notare come questo stesso appunto (di esser
cioè più disposti a deformare i fatti per adattarli alle teorie che non a modificare le loro teorie
per adattarle ai fatti)̀e rivolto da Aristotele (De Coelo, II, 13) contro i Pitagorici, le cui teorie
astronomiche erano, comeè noto, assai più conformi che non le sue alle idee moderne. Egli li
caratterizza come “o� pr«c t¨ fain�mena to®c l�gouc ka­ t¨c a�t�ac zhto§ntec �ll¨ pr�c tinac
d�xac ka­ l�gouc a�t�n t¨ fain�mena pros�lkontec ka­ peir�menoi sugkosme�n ” [Coloro
che non ricercano le teorie e le cause per render conto dei fatti osservati, ma sollecitano i fatti per
farli entrare in certe teorie e opinioni che sono loro proprie e tentano di accomdarveli.]. Come
trovare una migliore conferma delle idee che ho esposto sopra, su ciò che costituisce in realtà
la differenza caratteristica tra i metodi di ricerca seguiti da Aristotele e quelli ai quali ricorsero
Copernico e Galileo?

58



IV

Alcune Osservazioni sulle questioni
di parole nella storia della scienza e

della cultura.

Prolusione al corso libero di storia del-
la meccanica, letta il 12 dicembre 1898
all’Università di Torino.
Torino, Bocca, 1899.

§ 1

La distinzione tra le questioni che si riferiscono alla verità o credibilit̀a d’una data
opinione e quelle che si riferiscono invece alla convenienza di esprimerla sotto una
forma piuttostoch́e sotto un’altra, viene ad assumere piuttostoché a perdere rilievo
ed importanza di mano in mano che noi acquistiamo più intima conoscenza delle
varie trasformazioni attraverso alle quali le teorie scientifiche si sono andate svol-
gendo, e dei vari significati che una stessa formola verbale ha successivamente
assunti prima che ad essa venisse attribuito il significato che essa ha attualmente.
Ciò rende tanto più singolare e bisognevole di spiegazione il frequente ricorrere,
nella storia delle scienze, di fatti che contraddicono, o almeno sembrano con-
traddire, all’opinione comunemente accettata, secondo la quale le “questioni di
parole” sarebbero da considerarsi come oziose e futili di fronte alle “questioni di
fatto”, e il tempo e gli sforzi ad esse applicati come pressoché sprecati, per ciò
almeno che concerne l’effettivo avanzamento delle conoscenze.

59



Anzitutto nonè raro il caso di importanti e decisivi progressi scientifici che ci
appariscono come determinati o, a ogni modo, provocati, dall’esplicarsi di con-
troversie che a noi sembrano riferirsi soltanto al significato che si doveva o no
dare a una determinata frase o parola, di controversie cioè che non avrebbero po-
tuto aver luogo, o sarebbero state immediatamente risolte se quelli che vi presero
parte si fossero dati fin dal principio la pena di ben definire i termini di cui si
servivano, in modo da rendere impossibile ogni equivoco sulla portata reale delle
loro rispettive asserzioni. Di più noi vediamo esser stati frequentissimi gli errori,
e i ritardi all’acquisto di nuove cognizioni, dovuti, se non esclusivamente almeno
principalmente, a ciò, che, in date circostanze, certe utili e indispensabili “questio-
ni di parole” non furono sollevate, o non poterono esser discusse, e certe nozioni
confuse ed ambigue non furono sottoposte all’analisi e alla critica per soverchio
rispetto all’involucro verbale che le proteggeva.

Io mi propongo di far rilevare, ricorrendo in particolar modo ad illustrazioni
tolte dalla storia della meccanica, di quanto aiuto possa essere l’esame dei fatti
di questo genere, non solo per darci lume sul meccanismo intimo del linguag-
gio e sul suo modo di funzionare, sia come mezzo di rappresentazione che di
trasmissione delle idee e delle conoscenze, ma anche per guidarci a istituire una
corretta diagnosi e caratterizzazione delle illusioni e dei sofismi a cui le imper-
fezioni sue possono dar luogo, e per suggerirei i mezzi più atti a por rimedio a
tali imperfezioni, o almeno ad attenuarne gli effetti e a premunirci contro la loro
influenza1.

Noi siamo forse troppo proclivi a credere che le cause d’errore e d’oscurità,
che non hanno mai mancato di esser fertili, in minore o maggior grado, in qual-
siasi stadio di sviluppo scientifico anteriore al nostro, abbiano ora, per non so
qual ragione o complesso di ragioni, cessato affatto di esercitare la loro dannosa
azione. Che tali cause non ci facciano ora più cadere neglistessierrori nei quali
indussero i nostri predecessoriè troppo naturale, ma noǹe certamente una ragio-
ne sufficiente per conchiudere che esse non ci possano indurre in altri errori dello
stesso genere, dei qualiè pur naturale che noi non ci accorgiamo. . . altrimenti
non li commetteremmo.

Non bisogna inoltre dimenticare che, se noi ci possiamo considerare come
immuni da molte delle illusioni che talvolta hanno ritardato, e tal altra volta ac-
celerato, il cammino della scienza antica, ciò dipende, non tanto dall’aver noi
riconosciuto le cause che le hanno prodotte, quanto piuttosto dal fatto che noi

1“O� m�non de� t�lhj©c e�pe�n �ll¨ ka­ t« a¥tion to§ ye�douc; to§to g¨r sumb�lletai
pr«c tªn p�stin �tan g¨r e¦logon fanÛ t« di¨ t� fa�netai �lhj©c, o�k £ �lhj©c, piste�ein
poie� tí �lhje� m�llon ”. Aristotelis Eth. Nicom., L. VII, c. 14.

[Bisogna non solo dire la verità, ma anche la causa dell’errore. Ciò infatti contribuisce all’at-
tendibilitá. Infatti quando razionalmente appaia il motivo per cui sembra vero ciò che noǹe vero,
questo fa credere di più nella verit̀a.]

60



abbiamo rinunciato ad occuparci, scientificamente almeno, di una gran parte del-
le questioni la cui trattazionèe atta ad esporre maggiormente ai pericoli che da
quelle provengono.

Questa tattica prudente, alla quale nel nostro secolo nonè mancato neppur
l’onore di essere elevata alla dignità di sistema filosofico sotto il nome dipositi-
vismo, per quanto pienamente giustificata dal punto di vista pratico,è soggetta a
gravi obbiezioni, specialmente in quanto essa pretenda basarsi sopra una distin-
zione netta, e stabilita una volta per tutte, tra le questioni che possono formare
oggetto di ricerca scientifica e le altre alle quali tale privilegio non compete.

Si obbietta a ragione che il determinare a quale di queste due categorie una
data questione appartenga, costituisce alla sua volta una questione non facilmente
risolubile, e meno ancora poi tale che si possa riguardare come definitivamente
risolta col solo appello all’infruttuosità dei tentativi gìa fatti per ottenere la solu-
zione della questione considerata, a meno di voler ammettere che tutte le questioni
finora non risolte debbano per ciò solo essere ritenute come irresolubili.

A queste obbiezioni, e ad altre della stessa indole, non sembra possibile trovare
adeguata risposta senza basarsi su ricerche, o per lo meno su congetture, relative
alle cause dalle quali in generale può dipendere la solubilità o insolubilit̀a d’una
data questione, o, in altre parole, senza fare qualche tentativo per determinare
quali siano le circostanze, o i caratteri comuni, che contraddistinguono le questioni
che devono riputarsi come accessibili all’investigazione scientifica, da quelle sulle
quali è vano illudersi di poter mai giungere a conclusioni attendibili.

Ora nonè sfuggito all’attenzione delle persone più competenti che si occupa-
rono di questo argomento, come tra le cognizioni che ci possono essere di più gran
sussidio per tale determinazione vadano appunto collocate in primo luogo quelle
che si riferiscono alla struttura e allo sviluppo del linguaggio e alla natura delle
funzioni che esso adempie.È solo da esse infatti che possiamo esser messi in gra-
do di giudicare quali e quante delle questioni che noi crediamo di poter qualificare
come insolubili devono tale loro carattere a qualche vizio fondamentale del nostro
modo di formularle, o al fatto di essere puramente delle questioni fittizie, tali cioè
che all’insieme delle parole colle quali le enunciamo non corrisponda alcun senso
determinato assegnabile.

È da notare che in tali casi, e specialmente in quest’ultimo, nel quale la nostra
incapacit̀a a trovare una soluzione trova la sua completa spiegazione nel fatto che
non v’è alcuna questione da risolvere, la nostra tendenza istintiva a collocare il
problema in questione nel novero di quelli ai quali l’indagine scientifica nonè
applicabile viene a trovarsi definitivamente giustificata, indipendentemente affatto
da qualunque opinione o preconcetto che si possa avere sulla maggiore o minore
convenienza di allargare il campo delle investigazioni scientifiche in una direzione
piuttostoch́e in un’altra, o sulla maggiore o minor potenza dei mezzi d’indagine
che sono a nostra disposizione.

61



Premessi questi cenni, diretti a far rilevare, da un lato l’interesse, per dir cosı̀,
pratico che presenta l’argomento di cui intendo parlare, e dall’altro la stretta con-
nessione che passa tra esso e gli studi sulla storia delle scienze, passerò ora a
riassumere brevemente alcune considerazioni fondamentali sul meccanismo del
linguaggio, le quali giover̀a tener presenti per ben comprendere la trattazione
successiva.

§ 2

Uno dei caratteri pìu ovvi, che distinguono il linguaggio tecnico scientifico dal
linguaggio ordinario, e in generale i linguaggi evoluti dai linguaggi primitivi, mi
sembra consistere nella maggior difficoltà colla quale in questi ultimi si può pro-
cedere alla determinazione esatta del significato delle parole per mezzo di defini-
zioni, ciòe per mezzo di altre parole che servono in certo modo a decomporre tale
significato nei singoli elementi che lo costituiscono.

Tale carattere si riconnette a una differenza fondamentale della quale possiamo
farci un’idea ben chiara e distinta anche solo esaminando il contrasto tra l’uso che
fanno rispettivamente d’uno stesso linguaggio un bambino e un uomo adulto, un
uomo ignorante d’una data materia e un uomo in essa competente.

Cos̀ı, per prendere i due casi estremi, mentre il bambino che applica a un
dato oggetto una denominazione già a lui famigliare non vuol esprimere, nella
maggior parte dei casi, altro che la sua impressione, talvolta assai vaga, d’una ras-
somiglianza tra tale oggetto e gli altri ai qualiè gìa abituato ad applicare la stessa
designazione, allo scienziato invece non capita che in casi eccezionali di classifi-
care insieme degli oggetti, designandoli con uno stesso nome, senza aver prima
determinato quali sono le condizioni che egli esige siano soddisfatte perché a un
dato oggetto la data designazione sia applicabile. In altre parole, ogni qualvol-
ta lo scienziato indica parecchi oggetti con uno stesso nome, egli asserisce, non
solo che essi si rassomigliano, ma che essi si rassomigliano in qualche cosa, che
essi hanno ciòe dei determinati caratteri comuni, suscettibili di essere enumerati
e designati a parte, e il cui insieme costituisce ciò che comunemente si chiama il
“significato” del nome considerato.

Giova notare subito come, mentre i caratteri costituenti il significato d’un dato
nome devono essere comuni a tutti gli oggetti a cui il nomeè applicabile, essi
sono tuttavia d’ordinario assai lontani dall’esaurire tutti i caratteri (conosciuti o
no) che tali oggetti possiedono in comune. Essi rappresentano solo un gruppo di
questi, scelto per ragioni di convenienza, o di tradizione, tra i molti altri gruppi
di caratteri che avrebbero potuto egualmente servire a delimitare la stessa classe
di oggetti. Onde pùo benissimo avvenire che due nomi, pur avendo un significato

62



affatto diverso, si applichino ciascuno a tutti gli oggetti a cui si applica l’altro e
solo ad essi, abbiano, cioè, come usa dire, la stessa sfera d’applicazione.

È evidente tuttavia che, quanto più numerosi sono i caratteri il cui possessoè
richiesto perch́e a un dato oggetto sia applicabile un dato nome, tanto più viene
a restringersi la sfera d’applicazione di questo, mentre, al contrario, quanto più
numerosi sono gli oggetti ai quali un dato nomeè applicabile, tanto meno sarà
significante il nome stesso, tanto minori informazioni cioè noi verremo a dare su
un dato oggetto applicando ad esso un tale nome2.

Le proposizioni, nelle quali si asserisce che gli oggetti designati con un dato
nome hanno altri determinati caratteri comuni oltre quelli che entrano a costituire
il significato del nome ad essi applicato, sono quelle che si chiamano ordina-
riamente proposizioni generali. Con esse noi affermiamo in sostanza che, ogni
qualvolta un oggetto presenta certi caratteri, esso ne presenta anche certi altri o,
ciò cheè lo stesso, che certi determinati fatti o fenomeni si presentano o tendono
a presentarsi costantemente insieme e a coesistere o a succedersi invariabilmente
gli uni agli altri.

Sui processi mediante i quali si giunge alla cognizione e all’accertamento di
queste proposizioni noǹe qui il caso di trattenerci.̀E invece opportuno pel presen-
te proposito richiamare l’attenzione sul contrasto radicale che sussiste tra queste
proposizioni e quelle invece colle quali noi esprimiamo la nostra intenzione d’in-
cludere o no un dato carattere tra quelli che fanno parte del significato d’un dato
nome.

Con queste noi non enunciamo alcun apprezzamento suscettibile di essere ve-
ro o falso, ciòe conforme o no ai fatti ai quali esso si riferisce, ma esprimiamo
solo il nostro deliberato proposito di usare una data parola in un dato senso e il
nostro desiderio di portare tale nostra intenzione a cognizione altrui; con esse cioè
enunciamo semplicemente delle norme alle quali dichiariamo di volerci attenere
nell’esprimere le nostre opinioni per mezzo del linguaggio, norme che non posso-
no essere riputate né vere ńe false, ma solo opportune o non opportune, adatte o
non adatte al particolare scopo che ci prefiggiamo.

Un fatto, importantissimo a notare dal nostro punto di vista,è questo, che
nel linguaggio ordinario manca affatto (a meno di ricorrere a circonlocuzioni) al-

2“Denn der specialiste Begriff ist schon beinahe das lndividuum, also beinahe real; und der
allgemeinste Begriff, z. B. das Sein (d. i. der Infinitiv der Copula), beinahe nichts als ein Wort.
Daher auch sind philosophische Systeme die sich innerhalb solcher sehr allgemeinen Begriffe
halten, ohne auf das Reale herabzukommen, beinahe blosser Wortkram”. Schopenhauer,Die Welt
als Wille und Vorstellung, B. II, k. 6.

[Poich́e il concetto pìu specificoè gìa quasi l’individuo, quindi quasi reale; e il concetto piú
generale, per esempio l’essere – cioè l’infinito della copula – quasi nońe che una parola. Per-
ciò anche quei sistemi filosofici, che si tengono nell’ambito di tali concetti assai generali, senza
discendere al reale, sono quasi un mero vaniloquio.]

63



cun segno esteriore verbale per distinguere, indipendentemente dal contesto del
discorso, se una data proposizione appartenga all’una o all’altra delle due sopra-
dette categorie3. Se infatti indichiamo con A e B due nomi generali qualunque,
la stessa frase:gli A sono B, può essere adoperata tanto per esprimere la nostra
credenza che, ogni qualvolta sono verificate le condizioni che rendono il nome A
applicabile a un dato oggetto, si verificano anche le altre condizioni che rendono
applicabile anche il nome B, quanto per indicare che tra le condizioni, che noi esi-
giamo siano soddisfatte perché il nome A sia applicabile, si trovano anche quelle
che noi esigiamo siano soddisfatte perché sia applicabile il nome B.

La ragione di tale imperfezione del linguaggio sta, da una parte in ciò, che le
asserzioni, nelle quali il significato d’una parola viene decomposto nei suoi ele-
menti, non cominciarono a esser formulate e riconosciute come differenti dalle
altre, se non in uno stadio assai avanzato di sviluppo intellettuale, quando l’ossa-
tura fondamentale del linguaggio era già formata; e dall’altra parte, nella nessuna
importanza pratica che presenta la distinzione tra esse e le proposizioni generali
propriamente dette, dal momento che, ogni qualvolta una di queste ultime sia rico-
nosciuta come vera, diventa, per ciò solo, opportuno, o almeno non dannoso, adot-
tare la norma o convenzione che noi esprimiamo colla medesima frase. Quando
infatti tutti gli oggetti che godono d’una data proprietà godono anche d’un’altra
propriet̀a, quali inconvenienti possono nascere dall’indicare, collo stesso segno,
non solo il possesso della prima, ma anche quello della seconda proprietà?

§ 3

Le prime ricerche scientifiche, nelle quali si presentò la necessit̀a di ben distin-
guere le proposizioni, aventi il solo scopo di determinare il significato dei termini
adoperati, da quelle contenenti asserzioni o supposizioni relative agli oggetti reali
considerati, furono, secondo ogni probabilità, le ricerche di geometria.

Nel campo pratico le questioni relative al significato delle parole si presen-
tarono fin dal principio come troppo intimamente connesse alle questioni diin-
terpretazionedella volont̀a altrui (per esempio del legislatore, del testatore, del
contraente, ecc.) perché il loro contrasto colle questioni di fatto propriamente
dette potesse avere il risalto occorrente per dar luogo a un chiaro concetto delle

3Le diverse copie di termini tecnici, successivamente adoperati per designare rispettivamente
queste due specie di proposizioni, rispecchiano in modo caratteristico le variazioni di opinione sul-
la loro relativa importanza. La stessa distinzione, che gli scolastici stabilivano tra le proposizioni
“essenziali” e le proposizioni “accidentali”, ricompare in Locke come una distinzione tra proposi-
zioni “futili” ( trifling) e le proposizioni “reali”, e in Kant come una distinzione tra le proposizioni
“analitiche” e le proposizioni “sintetiche”.

64



speciali funzioni delle une e delle altre, e soprattutto per far riguardare l’imposi-
zione d’un dato significato a un dato nome come qualche cosa d’indipendente dal
costume e dalla tradizione e come una questione di convenienza soggetta in parte
all’arbitrio individuale.

Ciò che d̀a ai dialoghi di Platone l’importanza d’un documento unico nella
storia del pensiero umanòe il fatto che in essi abbiamo il primo esempio d’una
serie di tentativi metodici diretti ad analizzare e precisare il significato dei termini
generali di uso corrente, come quelli che si riferiscono alle azioni umane e ai
rapporti sociali e politici e che servono di base all’enunciazione di apprezzamenti
morali o di principi relativi alla condotta.

È a Socrate che viene attribuito, da Aristotele4, il merito di avere riconosciuta
e proclamata l’importanza pratica d’indagini di questo genere, e di avere trovato
un metodo atto a spogliare quelli, che disputavano con lui, dalle false persuasioni
prodotte in essi dall’uso ingenuo di parole senza significato determinato.

Tale metodo consisteva nel condurre gradatamente l’interlocutore, per mezzo
di successive interrogazioni, ad ammettere che, per qualunque definizione che egli
era in grado di proporre per il termine in questione, si potevano sempre citare dei
casi speciali nei quali tale termine era da lui applicato senza che fossero presenti
tutti i caratteri che, in virt̀u della definizione scelta, dovevano esser presenti, o
nei quali il detto termine non era da lui applicato benché tali caratteri fossero
tutti presenti. Con questa specie di riduzione all’assurdo di tutte le successive
definizioni che l’interlocutore era man mano costretto a proporre pel termine in
parola, Socrate spingeva questi a confessare in fine di non sapere precisamente
quali caratteri doveva possedere un oggetto o una persona perché il termine in
questione fosse ad essa applicabile, il che equivaleva in altre parole a confessare
che le frasi colle quali egli l’applicava a casi particolari, per quanto comunemente
ripetute e da tutti accettate per vere e incontrovertibili, erano in fondo prive di
qualunque senso determinato o determinabile, e, non essendo atte a dare alcuna
reale informazione sulle cose o sulle persone alle quali si riferivano, non potevano
essere considerate né come vere ńe come false, ma solo come delle vuote formole
verbali indicanti tutt’al pìu il fatto che l’applicazione d’uno stesso nome a cose
non aventi tra loro alcun carattere comune aveva la sanzione dell’uso volgare.

A questa, che costituiva, per cosı̀ dire, la parte distruttiva del metodo socra-
tico, e nella quale l’interlocutore era forzato a riconoscere la propria ignoranza,

4Metafisica, L. XII, c. 4: “d�o g¨r �stin   tic  n �podo�h Swkr�tei dika�wc, to�c t>
�paktiko®c l�gouc ka­ t« or�zesjai kaj�lou”.

[Due infatti sono le cose che si possono giustamente attribuire a Socrate, i ragionamenti induttivi
e la definizione dell’universale.]

Cfr. inoltre ibid., L. I, c. 6: “Swkr�touc t« kaj�lou zhto§ntoc ka­ per­ �rism�n
�pist�santoc pr�tou tªn di�noian”.

[Socrate cerc̀o l’universale e rivolse per primo il pensiero alle definizioni.]

65



o almeno a rinunciare alla troppo alta opinione che aveva della propria sapien-
za, teneva dietro la parte costruttiva, nella quale Socrate si associava a lui onde
giungere insieme a determinare, nel miglior modo possibile, le delimitazioni a
cui era necessario assoggettare il campo d’applicazione del nome onde riescisse
possibile adoperarlo con un significato unico e determinato, corrispondente cioè
effettivamente a dei caratteri comuni a tutti gli oggetti a cui esso si applicasse,
e solo ad essi. Tali caratteri comuni erano messi a nudo mediante l’esame suc-
cessivo d’un certo numero di casi particolari, dai quali mediante un processo di
generalizzazione o di induzione si desumeva finalmente la definizione cercata.

È questo, nei suoi tratti generali, il processo rappresentato, e ornato della più
splendida forma artistica, nei dialoghi di Platone, nella maggior parte dei quali il
filo conduttoreè costituito appunto dal proposito di determinare il significato di
date parole.

Cos̀ı, per esempio, nelFedro e nel Gorgia si tratta di definire che cos’è la
retorica, nelMenoneche cos’̀e la virtù, nellaRepubblicache cos’̀e la giustizia,
nel Liside che cos’̀e l’amicizia, nelLacheteche cos’̀e il coraggio, nelCarmide
che cos’̀e il dominio di śe, nelConvitoche cos’̀e l’amore, negliErasti che cos’̀e
la filosofia, nelPolitico che cos’̀e un uomo di stato.

Nonè fuor di luogo notare come a tali dialoghi, alcuni dei quali si annoverano
ben a ragione tra i capolavori più sublimi della letteratura d’ogni tempo e d’ogni
paese, sia per eccellenza applicabile l’osservazione del Sidgwick: che il vantaggio
delle ricerche di questo genere, sul senso delle parole, non consiste tanto nelle
definizioni che si trovano quanto nelle operazioni che bisogna fare per trovarle, e
che il frutto di tali discussioni non sta nelle conclusioni alle quali esse portano,
ma nelle ragioni che occorre scoprire e addurre per giustificarle5.

§ 4

Tornando ora alla distinzione, su cui ho già sopra insistito, tra le proposizioni in
cui si afferma che tutti gli oggetti d’una data classe godono d’una data proprietà e
le altre invece nelle quali noi indichiamo il nostro proposito di designare, con un
dato nome, gli oggetti che godano d’una proprietà assegnata, cercherò ora di mo-
strare come il fatto, già pure notato indietro, che tali due sorta di proposizioni non

5Cfr. Welby, Sense, meaning, and interpretation, nel Mind (aprile 1896), pag. 194. Lady
Welby osserva assai opportunamente: “that is through the very istinct which prompts even the
most futile ‘verbal’ dispute, that language has gained that degree of efficiency which it already
possesses”.

[È attraverso l’istinto stesso che suscita anche la più futile disputa “verbale” che il linguaggio
ha acquistato quel grado di efficacia che già possiede.]

66



sono ordinariamente distinte le une dalle altre da alcun segno esteriore verbale,
costituisce una fecondissima sorgente di ambiguità e di argomentazioni illusorie.

Basta talvolta la pìu piccola incertezza sul significato d’una parola per rende-
re assolutamente impossibile decidere se una data proposizione, nella quale essa
entri, ci dia qualche informazione, vera o falsa, sui fatti ai quali si riferisce, o
non sia invece destinata che a indicarci quale relazione passi tra il significato che
vogliamo dare alla parola stessa e quello che, da noi o da altri, si dà ad altre parole.

Mi servirò, per schiarire questa distinzione, di un esempio desunto dalla mec-
canica:

la parola “momento” di due forze, o di due pesi, fu introdotta per la prima volta
da Galileo per esprimere il variare dell’efficacia colla quale una stessa forza, o uno
stesso peso, tendono a far muovere un dato meccanismo, col variare del punto di
questo a cui sono applicati, o della direzione secondo cui agiscono, o, in generale,
col variare di qualsiasi condizione a cui la loro azione possa essere assoggettata,
sia in virtù dei vincoli del sistema, sia in virtù delle propriet̀a del mezzo in cui
il movimento avviene. Cosı̀ un dato peso ha maggiore o minor “momento” a
seconda dell’inclinazione del piano lungo il quale discenda, o a seconda della
minore o maggior densità di un liquido in cui si trovi immerso.

Galileo diceva quindi che due forze o pesi diversi erano di egual momento
rispetto ad un dato ordigno, a dati punti del quale erano applicate, quando, non
ostante la loro differente intensità o direzione, esercitavano un’identica azione
per smuoverlo, o, in altre parole, quando erano applicate in modo che l’una sa-
rebbe stata capace di far equilibrio all’altra, quando questa si rivolgesse in senso
contrario.

Ora, se prendiamo, per esempio, la proposizione: “Due forze, applicate a un
corpo rigido girevole intorno ad un asse, si fanno equilibrio, quando i loro mo-
menti, rispetto a quest’asse, sono eguali e di segno opposto”,è evidente che la sua
semplice ispezione non ci permette di comprendere se chi la enuncia intenda con
essa asserire qualche cosa sulle condizioni d’equilibrio d’un corpo rigido in date
circostanze, o se egli invece non intenda far altro che indicare la sua intenzione di
adoperare la parola “momento” nel senso che abbiamo visto sopra, invece che nel
senso che si darebbe ad essa attualmente.

Se tale fosse l’intenzione di chi parla, la frase “sonodi ugual momento” po-
trebbe esser sostituita dall’altra meno ambigua “si chiamanodi egual momen-
to”, con che si vedrebbe chiaramente che egli non ci dà assolutamente alcuna
informazione sulle leggi dell’equilibrio.

Parimenti, per prendere un altro esempio dalla meccanica, la proposizione:
“Un punto materiale sollecitato da una forza costante subisce in eguali intervalli
di tempo eguali accrescimenti di velocità”, colla quale, se si d̀a alla parola “for-
za” il significato che essa ha negli scritti di Galileo, si viene ad enunciate una
legge fondamentale della dinamica da lui scoperta, diventa invece, per chi chiami

67



“forza” il prodotto di una massa per un’accelerazione, un semplice frammento di
definizione, un’asserzione cioè che non ci dice nulla affatto sulle circostanze che
danno luogo alla costanza dell’accelerazione, ma ci informa solo che, in virtù di
convenzioni fatte sul significato della parola “forza”, il dire “il tal puntoè solle-
citato da una forza costante”è lo stesso come dire che esso, in eguali intervalli di
tempo, subisce uguali incrementi di velocità.

Gli esempi per̀o tolti dalla storia delle scienze fisiche, se hanno il vantaggio
di dare un’idea esatta della distinzione a cui alludo, sono, appunto per ciò, poco
atti a farci conoscere i pericoli, a cui può esporre la mancanza di mezzi adeguati
per decidere in quale delle due categorie viste sopra si deve far rientrare una data
asserzione, e gli inconvenienti che nascono dallo scambiar tra loro le asserzioni
che talvolta possono celarsi sotto un’identica forma verbale. In tali scienze il si-
gnificato dei termini tecnici, sebbene sia soggetto a grandemente variare di tempo
in tempo,è tuttavia in ciascuna data epoca sufficientemente preciso e determina-
to perch́e sia tolto ogni dubbio se una data proposizione deva essere considerata
come “vera per definizione”, oppure come l’enunciazione d’un principio da am-
mettere, di un teorema da dimostrare, d’una legge da spiegare.È quindi assai raro
che in esse si verifichi il caso, tanto frequente invece nelle scienze psicologiche
o sociali (e pìu ancora nelle discussioni teoriche di qualsiasi genere tra persone
che facciano uso d’un linguaggio tecnico relativo a un soggetto sul quale non so-
no competenti), che si facciano cioè delle questioni di parole senza accorgersene,
e si scambino per ragionamenti importanti, o per spiegazioni soddisfacenti, delle
considerazioni degne di esser classificate con quelle che hanno reso immortale il
nome del signor de la Palisse6.

§ 5

Ciò non toglie tuttavia che l’ambiguità sopra considerata si manifesti sotto altre
forme, anche nelle scienze fisiche e matematiche. Cosı̀, per esempio, sebbene non
sia questa la sola causa che ha originariamente contribuito a far nascere l’idea,

6Maresciallo di Francia che combatté sotto Francesco I a Pavia. Di lui si canta, nella nota
canzone, tra l’altro:

Il mourut le vendredi
Le dernier jour de son̂age.
S’il f ût mort le samedi,
Il eût vécu d’avantage.

Nonè forse esagerare il dire che l’80% delle proposizioni che figurano in un trattato ordinario di
Filosofia o di Scienza del Diritto rientra in questa classe di verità inconfutabili, la cui importanza
pratica e didattica noǹe, del resto, sempre trascurabile.

68



assai diffusa anche al presente, che i principi dell’aritmetica e della geometria
debbano considerarsi come verità superiori e indipendenti da ogni esperienza e
godenti d’una certezza, non semplicemente di grado maggiore, ma in certo modo
d’una natura e provenienza differente da quella della quale godono tutte le altre
verità a noi conosciute,̀e evidente tuttavia che essaè da annoverarsi tra le cause
che maggiormente hanno agito ed agiscono ad alimentare tale pregiudizio e a
impedire che si riconosca l’illegittimità delle prove a cui s’appoggia.

Si vede facilmente come essa eserciti la sua azione a questo riguardo. Il fat-
to, che in geometria, come in qualunque altra scienza a tipo deduttivo, noi siamo
costretti a prendere per punto di partenza delle supposizioni che non possono tro-
vare la loro perfetta realizzazione in alcun caso concreto, ma rappresentano in
certo modo delle semplificazioni ideali delle forme e dei processi che l’esperienza
ci presenta, fa sı̀ che le proposizioni fondamentali della scienza assumano l’aspet-
to non tanto di asserzioni relative alle proprietà che possiedono, o sono supposte
possedere, lecosedi cui parliamo, quanto piuttosto di convenzioni mediante le
quali noi precisiamo deiconcettie limitiamo la sfera entro la quale noi intendia-
mo dar corso alle nostre considerazioni. Ne risulta che alle dette supposizioni
fondamentali si pùo dare senza inconvenienti la forma di definizioni, purché si
aggiungano ad esse i “postulati” che sono richiesti per poter dimostrare, in ogni
singolo caso, che degli enti, corrispondenti alle singole definizioni che enuncia-
mo, sono “possibili” o “costruibili”. Quando le basi della scienza sono presentate
sotto questa forma, qualunque obbiezione che si possa sollevare contro una propo-
sizione fondamentale viene ad apparire non solo come eventualmente infondata,
ma addirittura come assurda. Se da alcuno per esempio venisse espresso il dubbio
che la “retta” non goda di tutte le proprietà fondamentali che ad essa vengono
attribuite nella trattazione ordinaria della geometria, gli si può rispondere che ciò
non pùo essere, perché in tal caso essa non sarebbe più “retta”, col che non si vuol
dir altro in fondo che cìo: che essa in tal caso dovrebbe esser chiamata con un
altro nome, il che in fondo noǹe che una questione di dizionario.

I geometri greci che adottarono pei primi questa forma di esposizione erano
del resto perfettamente consci che, per poter dedurre da semplici definizioni delle
conclusioni che non fossero puramente verbali o illusorie,è necessario o supporre
tacitamente, o postulare, o dimostrare per mezzo di assiomi antecedentemente
assunti, l’esistenza o la costruibilità di enti soddisfacenti alle condizioni enunciate
nelle definizioni stesse.

Aristotele, i cui scritti logici rappresentano, in certo modo, una codificazione
dei processi seguiti dai fondatori della geometria come scienza deduttiva, non ha
mancato di rilevare nei termini più espliciti e generali la distinzione sopra accen-
nata. Nel capitolo VII del secondo libro degliAnalytica posterioraegli mette in
guardia contro le confusioni e i sofismi, che possono nascere dal perderla di vista,
colla seguente frase:Di nessuna cosa si può affermare che essa esista per defini-

69



zione(t« d> eÅnai o�k o�s�a o�den�), e la storia della filosofia scolasticaè là per
mostrarci quanto fosse lontano dall’esser superfluo questo suo savio avvertimento.

Il modo classico di giustificare i paralogismi, a cui spesso dà luogo questa spe-
cie di ambiguit̀a, i paralogismi ciòe, nei quali a date asserzioni viene attribuito uno
speciale carattere di evidenza e di certezza, col farli comparire come conseguenze
di pure definizioni, consiste nel dire che un tale oggetto gode di una tale proprietà
perch́e essàe una sua proprietà “essenziale” o inerente alla sua “natura”, senza la
quale esso cesserebbe diesserequello chèe (ciòe quello chedovrebbe esserese a
lui veramentèe applicabile il nome con cui abbiamo cominciato a designano).

Un esempio caratteristico di questo metodo di argomentare ciè fornito dalla
celebre dimostrazione dell’esistenza di Dio, escogitata da Anselmo di Canterbury
e adottata con qualche leggera modificazione perfino da Cartesio, dimostrazioni
cheè nota agli studiosi di storia della filosofia sotto il nome di “prova ontologica”.

Nonè del resto necessario andare tanto lontano né dai nostri tempi ńe dal cam-
po speciale dei nostri studi per trovare altri esempi caratteristici di ragionamenti
dello stesso genere. Basta prendere, per esempio, in esame le considerazioni re-
lative ai principi della meccanica che ci sono offerte negli scritti di alcuni dei
più eminenti rappresentanti del “positivismo” contemporaneo, come lo Spencer,
il Taine, il Wundt.

È difficile infatti riferire ad alcun’altra origine l’idea, sostenuta dal primo nei
suoiFirst Principles, che la legge d’inerzia e la legge della conservazione dell’e-
nergia, alla cui cognizione gli uomini non pervennero che attraverso una lunga
serie di sforzi intellettuali, siano verità tanto evidenti per se stesse, quanto gli as-
siomi dell’aritmetica, che noi non possiamo neppure immaginare come non veri.
Egli sembra esser giunto a questa cosı̀ strana conclusione basandosi sull’opinione
(che pochi contesteranno) che, se gli antichi si fossero fatti della “forza” un con-
cetto analogo a quello che tale parola esprime nella meccanica moderna, essi non
avrebbero potuto fare a meno di credere alla verità della legge d’inerzia. Ma che
cosa prova cìo se non che per arrivare a farsi della “forza” un tale concettoè neces-
sario essere già prima in possesso delle cognizioni che portarono ad ammettere la
legge d’inerzia? Fu il possesso di queste cognizioni che condusse a dare al nome
“forza” il significato che esso ha attualmente, e non questo nuovo significato che
condusse all’acquisto di quelle cognizioni.

Ed è solo per chi possieda queste ultime, che la definizione che attualmente
si dà della “forza” nei trattati di meccanica rappresenta qualche cosa di più che
un cambiamento arbitrario del senso che tale parola ha nel linguaggio comune,
cambiamento che potrebbe altrimenti sembrare più atto a produrre equivoci che a
dare informazioni sulle cause o sulle leggi del moto.

70



§ 6

Un’altra forma, sotto la quale si presentano frequentemente le illusioni verbali
dovute alla causa di cui stiamo parlando, consiste nello scambiare i tentativi di
analizzare e decomporre nei suoi elementi il significato d’un dato nome, per dei
ragionamenti diretti a mostrare la non esistenza di oggetti a cui tal nome sia ap-
plicabile. La stessa tendenza, cioè, che ci spinge a vedere, nell’enunciato d’una
definizione, un’asserzione sull’esistenza dell’oggetto definito, ci induce anche a
scambiare il rifiuto d’accettare una data definizione per un rifiuto di ammettere
l’esistenza di oggetti cui si possa applicare il nome pel quale si vuol proporre una
definizione nuova, più esatta o pìu opportuna.

E in tal modo, per prendere un esempio che fa epoca nella storia del pensiero
moderno, che le classiche ricerche del Berkeley sul concetto di “sostanza” e di
“realtà”7 furono qualificate come miranti a negare l’esistenza della materia e la
realt̀a del mondo esteriore, pel solo fatto che esse tendevano a dimostrare che,
quando noi diciamo: “il tale oggetto esiste realmente”, noi non possiamo voler dir
altro che questo: che crediamo che, se noi o altri esseri simili a noi, si trovassero
in certe determinate condizioni, proverebbero certe determinate sensazioni.

Si obbiettava e si obbietta ancora da molti contro questa opinione che essaè
incompatibile colla credenza comune all’esistenza di qualche cosa “fuori di noi”
e che, adottandola, si verrebbe a togliere ogni distinzione tra apparenza e realtà,
tra sensazione e allucinazione; mentre al contrario essa rappresenta appunto un
tentativo, perfettamente legittimo, di precisare in che cosa consista effettivamente
tale distinzione, e di determinate quali sono i caratteri sui quali essa si fonda e che
ne costituiscono l’importanza teorica e pratica.

Lungi dal togliere significato alle frasi con cui si asserisce l’esistenza o la
realt̀a degli oggetti materiali, l’opinione del Berkeley ci fa acquistare più chiara
coscienza di cìo che vogliamo dire quando le pronunciamo e ci rende meno sog-
getti a cadere nei numerosi equivoci che provengono dalla molteplicità di sensi
diversi che le parole “esistenza”, “realtà”, ecc., assunsero nel linguaggio comune8.

7Un importante contributo a questo ordine di indaginiè stato recentemente portato dal prof.
Gyula Pikler dell’Universit̀a di Budapest nel suo scritto:The Psychology of the Belief in objective
Existence. (Londra, Williams and Norgate, 1890). Dello stesso soggetto tratta il Jaurès (il noto
deputato socialista) nel suo opuscolo:La réalité du monde sensible. Vedi un curioso pensiero di
Pascal su questo argomento:Penśees, art. XX, 13.

8Come osserva giustamente il Bolzmann (Über die Methoden der theoretischen Physik, in
Dick, Catalog math. und math.–phys. Modellen, Apparaten und Instrumenten, München, 1892,
pp. 87–98): “Ḧangt ja sogar von der Definition der Existenz ab, was existiert”.

[Ciò che esiste dipende anzi dalla definizione dell’esistenza.]
È pure da consultare in proposito la memoria recentemente presentata dal medesimo autore

all’Accademia delle Scienze di Vienna col titolo:Über die Frage nach der objectiven Existenz der
Vorgänge in der unbelebten Natur(1898).

71



Osservazioni affatto analoghe alle precedenti si possono ripetere a proposito
delle obbiezioni che furono sollevate contro la profonda analisi a cui David Hu-
me assoggettò il concetto di “causa”, e contro la sua affermazione che per causa
d’un fenomeno non si pùo intendere altro che l’insieme delle circostanze la cui
presenzàe necessaria e sufficiente perché il fenomeno abbia luogo. Non ci deve
sembrar strano che questa affermazione sia stata riguardata come equivalente a
negare l’esistenza, o almeno la conoscibilità, delle “vere cause”, quando si pensi
come, ancora al presente, scienziati eminenti esprimono il loro giudizio sul com-
pito della ricerca scientifica dicendo che essa non ha di mira la determinazione
delle “cause”, ma si deve limitare a indagare le leggi che regolano il succedersi
dei fenomeni, come se l’una cosa fosse diversa dall’altra e come se “scoprire le
cause d’un fenomeno” potesse voler dire qualche cosa di più o di diverso dal deter-
minare quali sono le circostanze dalle quali esso si trova costantemente preceduto,
e la cui presenzàe sufficiente affinch́e esso si verifichi9.

Un esempio concreto di questo genere di equivoco cc lo fornisce la frase dive-
nuta ora quasi banale: che l’oggetto della meccanica nonè quello dispiegare, ma
bens̀ı quello didescriverenel più semplice modo possibile i fenomeni del movi-
mento. Con questa frase infatti noi veniamo a stabilire un contrasto tra descrizione
e spiegazione, senza por mente che lospiegarenon è in fondo che uno speciale
modo di descrivere, caratterizzato solo da ciò che in esso noi facciamo più larga-
mente uso, da una parte, di processi di comparazione e, dall’altra, di argomenta-
zioni deduttive mediante le quali riusciamo a far rientrare in una stessa categoria,
e a poter considerare come casi particolari d’una stessa legge, fenomeni che, a
chi li esamini superficialmente, appariscono come affatto diversi e non aventi tra
loro alcun legame. Ora non v’è si pùo dire altra scienza, nella quale questo modo
di descrivere, che designiamo col nome di spiegazione, sia spinto cosı̀ innanzi e
applicato in modo cosı̀ sistematico come nella meccanica. Il negare quindi, che i
ragionamenti che occorrono in questa scienza costituiscano delle spiegazioni dei
fenomeni da essa studiati, non soloè un voler usare la parola spiegazione in un
senso tale da renderla inapplicabile a qualunque processo o ragionamento che si
riscontri in qualsiasi altra scienza, ma (ciò cheè ancora peggio)̀e un usarla in
modo da rendere impossibile attribuire ad essa alcun significato assegnabile, non
potendosi altrimenti determinare quali caratteri debbano presentare i ragionamenti
che si riscontrano in una data scienza perché sia lecito dire che con essi noi diamo
delle “spiegazioni” dei fatti ai quali essi si riferiscono.

9Una succinta e chiara trattazione di questo argomento si trova nell’opera del professore An-
gelo Brofferio, Le specie dell’esperienza(cap. V), opera che, sebbene onorata da un premio
dell’Accademia dei Lincei (1884), non mi sembra essere stata abbastanza apprezzata dal pubblico
italiano. Contribùı a ciò forse l’immatura morte del suo autore.

72



§ 7

Gli equivoci del genere di cui ora parliamo, inducendoci a formulare delle que-
stioni di cui non possiamo neppur concepire la possibilità di trovar delle soluzioni,
sono atti a fornire alimento a teorie soverchiamente pessimiste e scoraggianti sui
limiti che la ricerca scientifica deve imporre a se stessa.

Ogni allargamento delle nostre cognizioni, si dice, non fa che allargare e ren-
dere pìu estesa, per dir cosı̀, la nostra superficie di contatto coll’ignoto e coll’i-
nesplicabile, e le nostre spiegazioni non fanno che sostituire un “mistero” ad un
altro. Quanto pìu vero, e anche più utile, sarebbe invece l’osservare che la distin-
zione tra cose “spiegate” e cose “non spiegate” non si riferisce ad alcuna intrinseca
differenza nella loro certezza o “conoscibilità”, ma solo alla nostra capacità di de-
durre le nostre cognizioni le une dalle altre, di ordinarle cioè in modo che parte di
esse compaiano come conseguenze delle rimanenti.

Se, tra due classi di fenomeni che a tutta prima sembravano non avere alcuna
connessione tra loro, si viene, in seguito a una scoperta o a un’intuizione geniale,
a riconoscere un’analogia tanto intima da permetterci di dedurre il loro modo di
comportarsi da uno stesso gruppo di leggi generali, che per l’innanzi si ritenevano
applicabili solo ai fenomeni di una delle dette classi, noi diciamo di aver trovato
una “spiegazione” dei fenomeni dell’altra classe per mezzo di quelli della prima.

Noi avremmo altrettanta ragione di dire che un tale risultato costituisce una
“spiegazione” dei fatti della prima classe per mezzo di quelli della seconda: il dire
una cosa o l’altra dipende dal punto di vista a cui ci collochiamo, o, per parlare più
propriamente, dipende dalla circostanza che i fatti dell’una classe sono per noi più
famigliari di quelli dell’altra, e che fu l’osservazione di essi che ci condusse per
la prima volta alla cognizione di quelle leggi che in seguito, per ulteriori indagini,
siamo venuti a riconoscere come applicabili anche a quelli dell’altra classe.

Ora è evidente che tale circostanza, per quanto la sua considerazione possa
avere importanza dal lato storico o psicologico, non può certamente dar luogo ad
alcuna distinzione fondamentale tra l’una e l’altra classe di fenomeni; né essa ci
deve impedire di riconoscere che, nei processi di “spiegazione”, entrano, per cosı̀
dire in modo simmetrico, i fenomeni dei quali si dà spiegazione e quelli per mezzo
dei quali la spiegazionèe data, precisamente come nei processi di comparazione
non v’è alcuna differenza sostanziale tra l’atto di paragonare una cosa con un altra
e quello di paragonare l’altra colla prima.

Non occorre dir altro per mostrare la superficialità e anzi l’inanit̀a di quel-
le frasi, cui abbiamo già alluso, nelle quali i processi di spiegazione scientifica
vengono rappresentati come mettenti capo inevitabilmente all’ammissione di leg-
gi o fatti primordiali, alla lor volta pìu misteriosi e inesplicabili di quelli alla cui
spiegazione sono applicati.

73



Se con tali frasi si volesse significare semplicemente che, risalendo nella serie
di deduzioni colle quali noi colleghiamo tra loro le nostre cognizioni, noi dobbia-
mo finire (se non vogliamo cadere in ciò che i logici chiamano “circolo vizioso”)
per trovarci di fronte a principi o ipotesi che ammettiamo senza poterle dedurre
da altre, meno ancora tali frasi sarebbero da considerarsi come esprimenti una de-
ficienza o una limitazione dell’intelletto umano, in quanto che ciò che con esse si
rimprovererebbe a questo di non saper fare (cioè il dedurre qualche “cosa” senza
partire da qualche altra “cosa”), lungi dal poter essere riguardato come un ideale,
raggiungibile o no, noǹe neppure un esigenza alla quale si possa attribuire un
senso qualunque.

Si riattacca forse a questo medesimo erroneo concetto dell’ufficio della dedu-
zione nella ricerca scientifica l’opinione, che si ode spesso esprimere sotto forme
diverse anche da scienziati contemporanei10, secondo la quale le discussioni sulle
prove, o la legittimit̀a dei principi e delle ipotesi più generali di ciascuna scien-
za particolare, e la decisione finale delle relative controversie, esorbiterebbe dalla
competenza degli scienziati specialisti per cadere sotto quella dei cultori di ciò che
si chiama “la filosofia”, alla quale verrebbe cosı̀ a toccare il pericoloso incarico di
fungere da Suprema Corte di Cassazione nel campo intellettuale. Meno male se le
si attribuisse l’ufficio diclearing house, di fronte alle scienze propriamente dette.

§ 8

Un’illusione dello stesso genere di quelle di cui ho finora parlatoè quella che si
manifesta nell’opinione che tutte le parole delle quali non si possono dare delle
definizioni debbano per ciò solo essere considerate come aventi un senso meno
definito, o, in certo modo, più misterioso di quelle che si possono definire; come
se per definire queste ultime non fosse appunto necessario, in ultima analisi, ser-
virsi delle prime, e come se qualunque indefinitezza o misteriosità che si potesse
attribuire alle parole non definite, non dovesse, a maggior ragione, attribuirsi pure
a tutte le altre parole che noi definiamo appunto per mezzo di esse.

Non si riflette che la nostra incapacità a rispondere alla domanda: “Che cos’è
la tal cosa?” non pùo provenire sempre e solamente dal fatto che noi non cono-
sciamo abbastanza la cosa di cui si tratta, ma al contrario dipende in molti casi da
ciò che noi la conosciamo troppo, cioè tanto da non poter assegnare alcun altra
cosa che ci sia più nota e della quale quindi ci sia possibile servirci per definirla.

È questa la ragione che dà Newton, nell’introduzione del suo libro:Phi-
losophiae naturalis principia mathematica, per non definire le parole “tempo”,
“spazio”, “moto”: “Tempus, spatium, motus, quae notissima sunt, non definio”.

10Per es. dal Poincaré nella prefazione del suo trattato d’ottica e d’elettricità.

74



La quale osservazione naturalmente non toglie che possa esser conveniente, e
per certi scopi anche necessario, analizzare ulteriormente le nozioni di “tempo”,
di “spazio” e di “moto”, sia per ridurle sèe possibile ad altre nozioni ancora
più elementari e più immediatamente conosciute, sia per investigarne l’origine
psicologica e le condizioni di sviluppo nell’individuo o nella razza.

Che il non saper direche cos’̀e la tale o la tal altracosa, equivalga a una con-
fessione d’ignoranza,è un’opinione che si riconnette probabilmente all’abitudine,
che contragghiamo da bambini, a concepire ogni nuova informazione come una
risposta a domande del tipo: “Che cosaè ciò?”, domande che al bambino vengono
spesso suggerite dal fatto che egli si trova frequentemente nella posizione di chi
si deve assicurare se un dato oggetto, che a lui si presenta come nuovo o strano,è
già stato osservato e notato, e per cosı̀ dire messo a protocollo, da quelle persone
alle quali egliè solito ricorrere per procurarsi le indicazioni di cui sente bisogno o
desiderio. Per lui, il saperecome una cosa si chiamàe avere in mano una chiave
per acquistare tutte le cognizioni che a lui possono occorrere in riguardo ad essa.
In tal guisa non solo nasce in lui l’idea che tale conoscenza equivalga a conosce-
re ciò che pìu importa sapere sulla cosa in questione, ma egliè condotto quasi
a immaginarsi che tutte le cose abbiano in certo modo un loro nome “naturale”,
alla stessa guisa come i corpi hanno un sapore, un colore, un peso loro proprio,
indipendentemente da ogni convenzione o arbitrio dell’uomo.

§ 9

Strettamente connessa pure alle precedenti, e non meno di essa suscettibile di
dare origine a dei problemi illusori o a delle difficoltà immaginarie,̀e la tendenza
a credere che, per ogni nome di cui ci serviamo, sia possibile assegnare unacosa
di cui esso sia il nome, come se non vi potessero o dovessero essere dei nomi
che esprimono solamente delle “relazioni” tra più oggetti, o, in altre parole, delle
propriet̀a di tali oggetti che si riferiscono al loro eventuale modo di comportarsi
gli uni rispetto agli altri in determinate circostanze.

Cos̀ı, per prendere un esempio ovvio dal linguaggio tecnico della fisica, la
frase: “il corpo A ha la stessa temperatura del corpo B”, ha un senso perfettamente
definito anche se si ignori affatto in che cosa consista quella particolare condizione
delle parti di un dato corpo, che costituisce il suo stato di temperatura. Essa, per
il fisico, esprime semplicemente il fatto che il corpo A messo a contatto col corpo
B (in determinate circostanze) non varia mai di volume, ed essa non cesserebbe di
significare cìo, anche se i corpi che chiamiamo di egual temperatura non avessero
alcun’altra propriet̀a comune se non questa di mantenersi di volume inalterato
quando posti a contatto gli uni cogli altri.

75



Allo stesso modo la domanda: “Che cosaè il valore?” è una domanda alla
quale un economista può anche permettersi di non rispondere, purché egli indichi
chiaramente che senso ha per lui la frase: “La tal quantità della tal merce ha
lo stesso valore che la tal altra quantità della tal altra merce”. Se egli arriva a
determinare quali sono, in un dato stadio di organizzazione sociale, le cause o
le condizioni da cui dipende il fatto che due date quantità di merci diverse sono
suscettibili di essere ottenute in cambio l’una dell’altra, poco gli nuocerà il non
saper dare una definizione della parola “valore” presa per se stessa.

Più che citare altri esempi di questa specie, gioverà indicare lo schema gene-
rale sotto cui rientrano.

Ogni qualvolta una condizione, che può essere o no soddisfatta da date coppie
di oggetti d’una determinata classe,è tale da godere delle seguenti due proprietà:

1. che i due oggetti entrino simmetricamente nel suo enunciato, in modo cioè
che essi possano essere posti l’uno in luogo dell’altro (senza che la relazione
cessi di sussistere se prima esisteva);

2. che se sussista per una coppia A e B, e inoltre per un’altra B e C, che abbia
colla prima un elemento comune, sussista pure tra A e C.

Nasce senz’altro la convenienza11 di foggiare una parola, che indicherò per
brevit̀a con x, il cui senso, pur non essendo direttamente assegnabile per mezzo
d’una definizione, risulta determinato dal significato che si attribuisce alla frase
“il tale oggetto ha lo stesso x del tal altro oggetto”. Diventa conveniente cioè in-
dicare con questa frase, o con altra locuzione analoga, il fatto che due dati oggetti
soddisfanno alla condizione in questione.

Cos̀ı, per esempio, invece di dire che due rette sono parallele, giova dire che
le due rette hanno la stessadirezione; invece di dire che i quattro numeria, b, c, d,
sono tali che gli equimultipli dia ec si accordano nel rimanere inferiori o superiori
o eguali agli equimultipli dib e d, si dirà che il primo ha col secondo lo stesso
rapporto come il terzo col quarto (Euclide), e queste con- venzioni sarebbero
perfettamente legittime anche se noi non fossimo affatto in grado di rispondere
alle domande: “Che cos’è la direzione d’una retta?”, “Che cos’è il rapporto tra
due numeri?”

La convenienza di adottarle consiste in ciò che in tal modo poi possiamo uti-
lizzare senz’altro, per esprimere proposizioni o ragionamenti riferentisi alla re-
lazione considerata, tutte le locuzioni e le regole di deduzione che abbiamo già
a disposizione per esprimere le corrispondenti proposizioni relative alle egua-
glianze propriamente dette. Noi possiamo trattare tali relazioni come se fos-

11Vedasi in proposito il manuale diLogica Matematicadel prof. Burali–Forti (Milano, Hoepli,
1893) nel capitolo destinato alle varie specie di definizioni.

76



sero effettivamente delle eguaglianze, perché esse godono delle stesse proprietà
fondamentali.

Allo stesso modo, quando tra due oggetti d’una data classe si può definire una
relazione che goda delle stesse proprietà di quelle indicate dalle frasi “maggiore
di” “minore di”, come sarebbe per esempio, per riattaccarci a un caso già conside-
rato, quello che consiste nella proprietà, che hanno i corpi di diversa temperatura,
di accrescersi o diminuirsi di volume pel solo fatto di esser posti a contatto, può
riescire conveniente esprimere il sussistere di tale relazione, dando un senso alle
frasi, come le seguenti: “il corpo A ha maggior temperatura del corpo B”, “la
temperatura del corpo B̀e minore di quella del corpo A”, ecc., indipendentemente
affatto da qualunque senso che potesse avere la parola temperatura presa a sé.

Cos̀ı pure, per togliere un esempio dalla meccanica, della frase: “la massa
del corpo Aè uguale, o maggiore, o multipla secondo un dato numero, della
massa di un altro corpo B” si può dare una definizione rigorosa ed esauriente
senza aver alcun bisogno di rispondere alla domanda: Che cos’è la massa d’un
corpo? e tale definizione non mancherebbe di aver senso anche se si ammettesse
che la “diversit̀a di massa” tra un corpo e un altro non sta connessa ad alcun’altra
propriet̀a fisica all’infuori di quella che consiste nella costanza dei rapporti tra le
accelerazioni che essi si comunicano quando agiscono l’uno sull’altro.

§ 10

Gli esempi citati sono sufficienti anche per far vedere in qual senso, e per qual
ragione, le illusioni prodotte dalla tendenza credere che ogni nome, che fa parte
d’una frase che ha significato, debba per ciò solo essere il nome di “qualche cosa”,
siano state talvolta vantaggiose alla ricerca scientifica.

Il desiderio di determinare comechessia il significato del nome in questione
ha condotto spesso a domandarsi se fosse possibile definire la relazione corri-
spondente in modo che tale nome acquistasse senso se prima non l’aveva, e a
costruire quindi delle ipotesi sulle condizioni da cui il verificarsi della relazione
stessa dipende, ipotesi suscettibili di provocare esperienze e di condurre a nuove
scoperte.

Cos̀ı la presunzione che due oggetti, che stanno in una data relazione avente
propriet̀a analoghe alla relazione di uguaglianza o di rassomiglianza, devono ef-
fettivamente rassomigliarsi in qualche cosa, può guidare ed ha guidato infatti in
molti casi a scoprire nuove proprietà degli oggetti in questione, e a porre in chiaro
se ve ne fossero tra queste alcune il cui comune possesso accompagni o determini
il sussistere della relazione che si considera.

77



Anche quando tale scopo non poteva essere completamente raggiunto, il par-
lare e il ragionare come se esso fosse in fatto raggiunto ha suggerito spesso im-
portanti generalizzazioni le quali, non ostante il loro carattere puramente verbale
e formale, hanno fornito occasione e incentivo a sostanziali progressi scientifici.
Si consideri per esempio l’influenza che ha avuto sullo svolgersi della geometria
moderna la introduzione del concetto di “punto all’infinito”,oppure, per prende-
re un esempio più antico da un altro ramo della matematica, si osservi di quanta
importanzaè stata per i progressi dell’aritmetica l’introduzione del concetto di
“numero irrazionale” ciòe, in altre parole, la convenzione di denotare e trattare,
come se fossero relazioni od operazioni sui numeri propriamente detti (interi e
frazionari), le relazioni ed operazioni riguardanti i vari modi e processi che porta-
no a dividere la serie dei numeri razionali in classi contigue non separate da alcun
numero razionale.

Di analoghe introduzioni di enti fittizi, e delle varie specie di vantaggi e di
inconvenienti a cui tale introduzione può dar luogo, ci fornisce esempi classici la
storia della fisica. Cosı̀ per esempio, l’idea che lo stato di temperatura dei corpi
fosse determinato dal loro grado di riempimento per parte di un fluido imponde-
rabile dalla cui iniziale ripartizione dipendesse il loro modo di comportarsi e di
comunicarsi calore quando posti a contatto fra loro, e la credenza che corpi di
egual temperatura fossero in certo modo da paragonarsi a vasi in cui un liquidoè
stato versato in tal proporzione da giungere in ambedue allo stesso livello (Dal-
ton), ebbero gran parte nello spingere alle prime esperienze e misure sulla capacità
termica delle diverse sostanze12, e nel far presagire che la somma dei prodotti di
tali capacit̀a per le rispettive temperature si dovesse mantenere costante quando
più corpi di diversa temperatura son posti a contatto.

È pure dall’opinione che questa somma misurasse realmente la quantità di un
fluido suscettibile di trasmigrare da un corpo ad un altro, ma non di subire au-
menti o diminuzioni, che il Black fu condotto a sospettare che le variazioni, che
subisce essa, ogni qualvolta tra i corpi che si comunicano calore ve ne sono alcuni
che cambiano di stato fisico, fossero determinate in modo che a ogni aumento o
sottrazione di calore, a cui dà luogo un dato cambiamento di stato, dovessero cor-
rispondere equivalenti aumenti o sottrazioni, verificatisi quando il corpo subisca
il cambiamento di stato inverso, tornando nella sua condizione primitiva.

La denominazione di “calor latente” che servı̀ per molto tempo a designare
tale quantit̀a di calore scomparso e capace di ricomparire, ci rimane come testi-
monianza dell’ordine di idee che guidò i primi indagatori dei fatti ai quali essa si
riferisce, e ci fa riguardare come perfettamente naturale e anzi, a priori, affatto le-

12Neè prova che si partı̀ dal supporre che la capacità termica fosse proporzionale al volume. Un
errore tecnico fu commesso inizialmente anche per lamassa, la quale pure fu (dal Benedetti, ed
anche da Galileo nei suoi scritti giovanili) ritenuta essere uguale per corpi di egual volume, anche
quando fossero di diverso peso specifico.

78



gittima l’ipotesi colla quale i fisici credettero a tutta prima di potersi dare ragione
di essi, l’ipotesi ciòe che i cambiamenti di stato fisico dessero luogo a variazio-
ni nella capacit̀a termica dei corpi che li subiscono, dimodoché le variazioni di
temperatura corrispondenti a tali cambiamenti di stato fossero analoghe alle va-
riazioni di livello d’un liquido in un tubo di cui venga a variare la sezione quando
la pressione del liquido sulle pareti raggiunga un dato grado.

È noto di quanto aiuto e in pari tempo di quale impedimento riuscı̀ a Carnot
questa medesima analogia tra la trasmissione di calore da un corpo a un altro di
temperatura inferiore e il fluire d’un liquido da un recipiente in un altro in cui
si trova a livello pìu basso. Mentre infatti questa analogia gli permise di rappre-
sentarsi il lavoro, a cui tale trasmissione di calore dà luogo, come determinato
soltanto dalla quantità di calore trasmessa e dalla differenza delle due temperatu-
re, precisamente come il lavoro d’un mulino dipende dalla quantità d’acqua e dal
dislivello disponibile, questa stessa idea gli impedı̀ per lungo tempo di accorgersi
che a ogni produzione di lavoro in tal modo ottenuta corrispondeva, non solo una
trasmissione di calore, ma anche una scomparsa di parte di esso, che si rende in
certo modo latente appunto come nei casi considerati da Black13.

Fu del resto, comèe noto, per mezzo di tentativi diretti a rendersi ragione del-
la differenza tra la capacità termica di un gas che lavori espandendosi a pressione
costante e quella d’un gas che si mantenga di volume costante, che il Mayer giun-
se per la prima volta a calcolare il valore del rapporto costante tra il calore che
scompare e il lavoro a cui esso dà luogo.

Il Mach osserva a proposito che, a presumere la costanza di questo rapporto, il
Mayer fu spinto, assai più che dall’idea che il calore fosse una forma di movimen-
to, dalla persuasione che la quantità di calore fosse qualche cosa di analogo a una
sostanza materiale non suscettibile di essere annichilita o creata dagli uomini, ma
solo di trasformarsi o scomparire temporaneamente, salvo a ricomparire inalterata
quando si ripeta il processo in senso inverso.

§ 11

Anche nella storia della meccanica propriamente detta troviamo numerosi esempi
di processi d’indole analoga.

Cos̀ı, alle ricerche sulle leggi dell’urto e della comunicazione di movimento
da un corpo ad un altro diede grande impulso la presunzione che, se due corpi in
moto, urtando rispettivamente un terzo corpo, producono in lui, a parità di altre

13Un esempio analogo della cattiva influenza della metafora materialistica, provocata da un
equivoco verbale, cìe offerto dalla cosidetta teoria del valore di Marx (Cfr. Kautsky,Il Socialismo,
cap. I, Torino, Bocca, 1898).

79



condizioni, uguali effetti, ciòe uguali variazioni di velocit̀a, tali due corpi doves-
sero possedere un’egual quantità di qualche cosache si denomiǹo forza viva per
distinguerla dalla “forza morta” rappresentata invece dalla tensione o pressione
che un corpo in riposo esercita in virtù del proprio peso.

A questoqualche cosafurono attribuite da Cartesio proprietà analoghe a quel-
le di una sostanza materiale, e in primo luogo quella di non essere soggetta ad
accrescimenti o diminuzioni, ma solo a trasformazioni e trasmigrazioni da un cor-
po ad un altro. Cìo ebbe per effetto che il problema di valutare l’ammontare di
questo qualche cosa, contenuto in un corpo di dato peso e di data velocità, divenne
equivalente alla seguente questione:

Determinare una tal funzione del peso e della velocità, che abbia la proprietà
che la somma dei suoi valori in corrispondenza a due o più corpi urtanti mantenga
lo stesso valore prima e dopo l’urto.

L’idea, abbracciata prima da Cartesio, che la funzione godente di tale proprietà
fosse il prodotto della massa per la velocità (che egli chiam̀o quantit̀a di moto, per
la stessa ragione come, nel caso già visto indietro, il prodotto della capacità ter-
mica per la temperatura fu chiamato quantità di calore), lo condusse a conclusioni
non conformi all’esperienza, pel fatto appunto che egli, considerando tale pro-
dotto come rappresentante una sostanza, non ne poteva contemplare che il valore
assoluto, e doveva rifiutarsi ad ammettere che la scomparsa d’una quantità di mo-
to potesse venir compensata dalla scomparsa di un’equivalente quantità di diverso
segno. Ai suoi infruttuosi tentativi di superare questa difficoltà si riattaccano le
ricerche di Huyghens, il quale giunse finalmente a provare come esista veramente
un modo di valutare la forza viva per il quale si verifica completamente la pro-
priet̀a intuita da Cartesio, e che tal modo consiste nel prendere in considerazione
non i prodotti delle velocit̀a per le masse rispettive, ma bensı̀ i prodotti di queste
per i quadrati delle velocità.

Il fatto che ogni variazione del valore della somma di tali prodotti, per i cor-
pi di un sistema,̀e costantemente accompagnata da una proporzionale variazione
di un’altra funzione il cui valore dipende solo dalla posizione occupata dai corpi
stessi e dall’intensità e direzione delle forze a cui essi sono assoggettati, si enuncia
ancora adesso con una frase atta a suggerire il conservarsi di “qualche cosa”. Non
c’è invero nessuna ragione per chiamare con uno stesso nome (energia) due cose
tanto differenti quanto sono quelle indicate rispettivamente dal valore delle due
funzioni a cui sopra ho alluso (cioè la forza viva e il potenziale), se non questa
di poter esprimere il fatto, che la somma loro rimane costante, con una locuzio-
ne analoga a quella che si impiegherebbe se si trattasse d’una sostanza che, pur
assumendo diverse forme, rimanesse di quantità invariabile.

È evidente che qualunque altra relazione tra fenomeni naturali, che sia suscet-
tibile di essere formulata come il mantenersi costante della somma di due o più
funzioni contenenti ciascuna uno speciale gruppo di parametri, può, collo stesso

80



artificio verbale, venir presentata come una legge di conservazione di “qualche co-
sa”. La sola cosa importante, in ogni caso,è il sussistere d’una relazione fissa tra
i parametri suddetti, qualunque sia d’altronde il modo con cui si crede opportuno
esprimere la permanenza della relazione stessa.

§ 12

Le considerazioni fin qui svolte e i fatti addotti per illustrarle ed appoggiarle,
sebbene non bastino a dare un’idea dei molteplici modi nei quali il linguaggio
può, anche a nostra insaputa, contribuire a suggerirci analogie e provocarci quindi
a immaginare ipotesi e costruire esperienze, mi sembrano tuttavia sufficienti per
far riconoscere come in ciò appunto consista la causa principale dell’influenza che
ha sempre esercitato ed esercita, sui progressi d’una teoria scientifica, il solo fatto
che essa sia espressa sotto una forma piuttostoché sotto un’altra.

È il diverso grado di suggestività che pùo competere ai vari modi di rappre-
sentare e di formulare una stessa teoria, e la diversa direzione verso la quale da
ciascuno di essi possiamo essere spinti a generalizzate, a dedurre, a paragonare, a
sperimentare, che fa sı̀ che l’invenzione di nuovi modi di formulare e d’esprimere
ciò che gìa si conosce sia da riguardare talvolta come un contributo non meno
importante, all’avanzamento delle scienze, di quanto non sia l’acquisto di nuove
cognizioni di fatto o la scoperta di nuove leggi.

Ed è per la stessa ragione che spesse volte gravissimi ostacoli al progresso
delle conoscenze sono stati opposti dal fatto che le cognizioni già acquistate su un
dato soggetto furono prematuramente schematizzate e rappresentate in modo da
pregiudicare i risultati di ulteriori indagini, o da creare prevenzioni atte a spingere
queste su false tracce e a impedire che una dose sufficiente di attenzione fosse
rivolta nella direzione opportuna.

Queste azioni dovute al linguaggio sono tanto più meritevoli di esser tenute
in vista inquantoch́e la maggior parte di esse si esercita in certo modo automa-
ticamente14 e senza il minimo intervento della nostra coscienza e volontà. Cos̀ı
avviene spesso che ragionamenti o conclusioni, di cui noi avvertiremmo subito
la precariet̀a o provvisoriet̀a se fossimo chiaramente consci delle analogie vaghe
e superficiali su cui si appoggiano, acquistano invece aspetto di verità evidenti e

14“Not even those, who know the ambiguity of a term, are always proof against the confusion
which it tends to generate”.

[Neppure coloro che conoscono l’ambiguità di un termine son sempre al sicuro dalla confusione
che esso tende a generare.]

G. C. Lewis. Use and abuse of political terms. Cfr. Welby, Grains of sense(London, Dent,
1897), pag. 9.

81



indiscutibili pel solo fatto che l’intervento del linguaggio ci nasconde il loro reale
fondamento.

Il linguaggio tecnico scientifico non meno del linguaggio volgareè pieno di
frasi ed espressioni metaforiche che, pure avendo cessato, pel lungo uso, di richia-
mare l’immagine che suggerivano originariamente, non hanno perduta la capacità
di indurci ad attribuire ai fatti che esse descrivono tutte le proprietà dell’immagine
a cui esse si riferiscono.

Lo stesso carattere poetico ed immaginoso che ci impressiona nei linguaggi
molto differenti dal nostro (per esempio nei linguaggi orientali), noi lo riconosce-
remmo nel nostro pure, e in quelli ad esso affini, se una lunga abitudine non ci
avesse (in conformità a una legge psicologica ben nota ai cultori della filologia
comparata) messi in grado di giovarci delle immagini a cui il nostro linguaggio
ricorre e delle metafore che esso contiene, senza riconoscerle come tali.

Al contrario di quel personaggio di Molière che si stupiva di aver sempre par-
lato in prosa senza saperlo, noi ci dovremmo stupire di parlare continuamente in
poesia senza accorgercene.

Né questo ci nuoce, come non nuoce all’analista, che indaga le proprietà delle
funzioni, l’adoperar frasi che alludono o sono desunte dalla loro rappresentazione
geometrica, e come non nuoce al geometra parlare di spazi an dimensioni, o di
punti comuni a curve che non s’incontrano.

Leibniz ha notato a ragione come perfino la terminologia degli scolastici, che
passa per essere tipicamente arida e il più possibile sfrondata da ogni lenocinio
retorico, e dalla quale comèe noto abbiamo ereditato la maggior parte dei termini
tecnici astratti riferentisi alle operazioni intellettuali e ai concetti fondamentali
della scienza,̀e interamente improntata alle più grossolane analogie tra i fenomeni
mentali e quelli del mondo fisico.

Si rifletta, per esempio, all’importanza che assumono in essa vocaboli come i
seguenti: “impressio”, “dependere”, “emanare”, “influere”, “inhaerere”, “funda-
mentum”, “infundere”, “transmittere”, ecc., ai quali tutti l’avere assunto un nuovo
senso astratto non impedisce affatto di suggerire all’occasione idee che si riferi-
scono solo al loro senso concreto e materiale, e di provocare o dar forza persuasiva
a ragionamenti che, indipendentemente da questa loro primitiva interpretazione,
non avrebbero forza o plausibilità alcuna15.

15Si aggiunga il caratteristico abuso delle preposizioni implicanti relazioni spaziali (sub, super,
inter, extra, trans). È notevole in proposito un’osservazione di J. Stuart Mill (Examination of Sir
William Hamilton’s Philosophy, chap. XX): “If there is a recommendation I would inculcate on
every one who commences the study of philosophy, it is to be always sure what he means by his
particles. A large portion of all that perplexes and confuses metaphysical thought came from a
vague use of those small words”.

[Se c’̀e una raccomandazione che inculcherei in chiunque incominci lo studio della filosofia,é
di esser sempre sicuro di ciò che intende dire con le particelle. Una larga parte di tutto ciò che

82



E tantaè la potenza delle parole e del fascino che esse esercitano sulla mente
degli uomini, non esclusi i filosofi e gli scienziati, che, in virtù di esse, pìu d’una
teoria morta e sepolta da secoli può continuare ad essere adoperata inconsciamente
in appoggio di alcune delle sue più remote conseguenze, e trovarsi nel caso di quel
cavaliere di cui cantò il poeta:

Il poverin, che non se n’era accorto,
andava combattendo ed era morto16.

§ 13

Ciò che ho detto sin quìe certamente ben lungi dal costituire un’enumerazione
completa delle varie forme sotto le quali si manifesta l’inconscia schiavitù del
pensiero alla parola nei vari campi d’attività intellettuale. Mi lusingo però che
possa bastare per far comprendere quanto sia lontana dal vero la credenza che, per
sottrarsi a tale servaggio, basti la semplice volontà di emanciparsene.

Non v’è forse alcun’altra caratteristica mentale che dia luogo a tante differenze
e gradazioni tra uomini, d’intelletto sano, quanto la maggiore o minore suscetti-
bilit à a cadere vittima delle insidie che il linguaggio ci tende. Il che tuttavia non
impedisce che tale attitudine e suscettibilità siano estremamente soggette a subire
alterazioni e modificazioni a seconda della disciplina intellettuale a cui ciascun
individuo venga ad essere sottoposto.

Che lo studio delle scienze fisiche e matematiche costituiscano dei migliori
mezzi per educare e fortificare la mente a tale riguardo,è opinione assai antica,
tanto antica forse quanto l’istituzione di scuole in cui i rudimenti dei più anti-
chi rami di tali scienze (come la geometria e l’astronomia) venivano insegnati ai
giovani destinati a professioni liberali.

Sull’efficacia invece che, per questo stesso scopo,è da attribuirsi a un’espo-
sizione dottrinale direttamente rivolta a descrivere, classificare ed analizzare le
diverse specie di illusioni verbali che tendono a infettare ciascuna singola forma
di ragionamento o d’argomentazione, le opinioni sono di gran lunga più discordi.

rende ambiguo e confuso il pensiero metafisico venne dall’uso vago di quelle brevi parole.]
16L’influenza delle imperfezioni del linguaggio sulla formazione dei miti e delle leggende ha

cominciato solo da poco ad attrarre l’attenzione dei filologi e deifolkloristi. In una gran parte di
quelle credenze dei popoli primitivi, che si attribuivano a una pretesa tendenza alla “personifica-
zione” dei fenomeni naturali, si propende ora a non vedere che degli effetti di successive interpre-
tazioni letterali di espressioni metaforiche o simboliche, originariamente dovute alla povertà del
linguaggio

83



V’ è anzi su questo soggetto un contrasto notevole tra le idee che dominavano
nelle scuole filosofiche dell’antica Grecia e quelle che prevalgono fra gli scienzia-
ti ed educatori moderni. Mentre cioè questi propendono a negare quasi del tutto
ogni efficacia e praticit̀a a qualsiasi trattazione teorica rivolta all’esame e all’ana-
lisi dei vari processi di ragionamento e alla caratterizzazione delle corrispondenti
cause d’errore, i greci davano invece, nel loro piano d’educazione intellettuale,
un’estrema importanza a questo ramo d’insegnamento. Essi erano fermamente
persuasi che tanto l’arte d’ingannare colle parole, come quella di non lasciarsi in-
gannare da esse, erano suscettibili di essere apprese come si apprende l’aritmetica
o la geometria o qualunque altra scienza, e che una trattazione teorica atta a ser-
vire loro di base era un elemento indispensabile dell’educazione intellettuale di
qualunque persona colta.

Dello spirito e della forma con cui tale insegnamento era impartito ci danno
un’idea i preziosi scritti d’Aristotele,Topicae Sophistici elenchi, i soli superstiti
d’una numerosa schiera di “manuali” dedicati allo stesso scopo, e di cui pur troppo
solo i titoli sono giunti fino a noi17.

Il tempo e l’indole della presente lettura non mi concede di trattenermi co-
me vorrei a mettere in luce alcuni tratti caratteristici dello sviluppo della cultura
contemporanea, che mi sembrano giustificare un nuovo esame della controversia
sopraindicata, e tendere a far abbracciare su essa vedute assai più conformi a quel-
le dei filosofi greci che non a quelle che la scienza moderna ha ricevuto in retaggio
dai pensatori del secolo passato.

Mi accontenter̀o di enumerare i principali tra tali tratti, e tra questi anzitutto
il sorgere e l’imponente sviluppo che ha preso nel nostro secolo la nuova scienza
del linguaggio, la filologia comparata, e la tendenza che si viene ora manifestando
in essa ad assorgere, dalle questioni puramente fonetiche e relative alle trasfor-
mazioni dei suoni, a quelle che riguardano invece la struttura intima del linguag-
gio e i fenomeni che presenta il suo successivo adattamento alle molteplici sue
funzioni18.

Lo studio delle leggi che regolano la variazione di significato delle paro-
le e delle flessioni, per designare il quale il Bréal ha coniato recentemente un
nuovo nome: lasémantique, attrae sempre più imperiosamente l’attenzione dei
glottologi.

Ne abbiamo una testimonianza qui nella nostra università e in una recente
pubblicazione del nostro professor Domenico Pezzi, inserita nelle Memorie del-

17È sommamente da deplorare la perdita di uno scritto di Euclide, portante il titolo diyeud�ria,
nel quale erano raccolti e classificati i principali tipi di sofismi e di ragionamenti illegittimi che
avevano, o avevano avuto, corso tra i geometri suoi contemporanei o predecessori. Un pregevole
libro modernòe il Budget of paradoxesdi A. De Morgan.

18Non voglio omettere di citare a questo proposito la recente opera del professor Jespersen
dell’Universit̀a di Copenhagen,Progress in language(London, 1897).

84



l’Accademia delle Scienze di Torino, col titolo:Saggio di un indice sistematico
per lo studio della espressione metaforica di concetti psicologici.

Mi sia permesso notare, per incidente, come il riconoscimento dell’importan-
za educativa di questo nuovo ramo di indagine scientifica non dovrebbe essere
senza influenza nel determinare l’esito finale della discussione cheè ora impe-
gnata tra gli avversari dell’insegnamento delle lingue classiche nei licei e quelli
che vorrebbero invece che tale insegnamento venisse impartito in modo da da-
re effettivamente i frutti che possono giustificare il suo mantenimento e la sua
espansione19.

Nella stessa direzione agisce pure, a quanto mi sembra, il sempre maggior
incremento che vanno prendendo gli studi relativi alla storia delle scienze e della
cultura, dai quali risulta sempre più evidente la stretta connessione psicologica
e genealogica tra le credenze in cui consistette la scienza dei tempi passati e le
credenze in cui consiste la scienza del nostro tempo.

Noi diventiamo sempre maggiormente consci della sopravvivenza in noi del-
le stesse cause e delle stesse tendenze mentali che hanno condotto in altri tempi
all’accettazione di opinioni che noi ora riputiamo puerili o strane, e andiamo sem-
pre pìu riconoscendo l’azione di queste stesse tendenze nella formazione delle
idee nostre e di quelle che dominano intorno a noi.

Il qualificare i sistemi filosofici e le imperfette costruzioni scientifiche dei se-
coli trascorsi come delle aberrazioni intellettuali, come mostruosità o scherzi di
natura, sarebbe ora tanto ridicolo come se un geologo prendesse sul serio l’idea
espressa da Voltaire, che le tracce di conchiglie che si riscontrano in alcune roc-
ce alpine siano dovute al passaggio dei pellegrini che tornavano dal viaggio di
Terrasanta.

A completare l’enumerazione delle circostanze che cospirano a far ridonare
alla cultura storica e filosofica una più larga parte nella educazione intellettuale
dei giovani che si dedicano allo studio delle scienze dovrei ancora citare l’impulso
cheè stato dato, in questi anni, alle ricerche sulle facoltà mentali dall’istituzione
dei laboratori di psicologia sperimentale, tanto fiorenti nelle università americane,
e, last not least, il recente sviluppo della logica matematica.

Ma è tempo di conchiudere, e conchiudo augurandomi che l’azione di queste
molteplici influenze valga col tempo a modificare, almeno in parte, l’attitudine di
dispregio e di indifferenza che da noi la maggior parte degli uomini di scienza
assume verso gli studi filosofici, nei quali essi non vedono che una collezione di
infeconde e vane logomachie.

19Certi argomenti di indole utilitaria, che i primi adducono spesso, ricordano l’utilitarismo di
quei mandarini che si opponevano all’introduzione delle ferrovie nel Celeste Impero, dicendo che
esse sottraevano troppo lunghe liste di terreno all’agricoltura.

85



Sia pure permesso a loro di citare la celebre frase di quel gran scienziato e
filosofo che fu il Pascal, che “se moquer de la philosophie c’est vraiment phi-
losopher” [prendersi gioco della filosofiàe veramente filosofare], ma sia anche
permesso a noi di osservare che, fra tutte le specie di filosofia, quella cheè più
meritevole “que l’on s’en moque” [che se ne prenda gioco]è quella che consiste
nel credere che l’accumularsi delle cognizioni di generazione in generazione dia
motivo sufficiente a ciascuna di queste di ritenersi intellettualmente superiore a
tutte le precedenti, che i grandi intelletti del passato abbiano parlato e scritto so-
lo per i loro contemporanei, e che noi non abbiamo più nulla da imparare dallo
studio delle loro opere per ciò solo che, su molte “questioni di fatto”, essi opina-
rono meno rettamente di noi ed ignorarono molte cose che ora nonè permesso di
ignorare neppure ad un allievo di ginnasio o di scuola tecnica.

86



V

Sulla portata logica della
classificazione dei fatti fondamentali
proposta dal prof. Franz Brentano

Comunicazione presentata al III Congres-
so internazionale di psicologia di Parigi.
agosto, 1900.
Rivista Filosofica, anno II, fasc. 1,
gennaio–febbraio 1901.

La classificazione degli stati di coscienza che il professore F. Brentano ha pro-
posta, gìa da parecchi anni, nel suo trattato di psicologia (Psychologie vom em-
pirischen StandpunkteVol. 1, Leipzig, 1874) e sulla quale egli non ha cessato
di insistere nelle sue pubblicazioni posteriori (specialmente nell’opuscoloVom
Ursprung sittlicher Erkenntniss. Leipzig, 1889), mi sembra presentare dei van-
taggi, meritevoli d’esser segnalati, dal punto di vista “logico”, cioè per quanto ri-
guarda l’applicazione della psicologia all’analisi e al controllo critico dei processi
intellettuali.

Questi vantaggi dipendono sopratutto dal fatto che le distinzioni e le relazioni
tra i fatti mentali, che la suddetta classificazione tende a mettere in risalto, so-
no precisamente quelle la cui esatta determinazioneè maggiormente richiesta per
togliere occasione ai malintesi e alle confusioni cosı̀ facili a presentarsi nelle trat-
tazioni riferentesi all’origine e alla natura delle prove delle nostre conoscenze più
intuitive e dei nostri giudizi pìu istintivi e spontanei.

87



La classificazione del Brentanoè caratterizzata, in primo luogo, da ciò, che gli
stati di coscienza, implicanti attitudini mentali diaspettazioneo di previsione, in
tutte le loro variet̀a e sfumature (convinzione, dubbio, speranza, timore, fiducia,
ecc.), vi sono raggruppati in una categoria, coordinata e nello stesso tempo op-
posta, da una parte alla categoria delle semplicirappresentazioni(che compren-
de le sensazioni propriamente dette, le sensazioni ricordate, le immagini men-
tali, le idee ecc.), e, dall’altra parte, alla categoria dei fenomeni divolizionee
d’impulsione o inibizione volontaria.

La distinzione tra queste tre categorie fondamentali: (“rappresentazioni” “ as-
pettazioni” e “volizioni”) trova, secondo il Brentano, la sua principale giustifica-
zione nella possibilit̀a, o anzi nella necessità, di stabilire tra esse ciò che si potreb-
be chiamare un ordine di gerarchia, inquantoche, da un lato, ogni “aspettazione”
(pr�lhyic, credenza, giudizio), essendo una credenzaa qualche cosa, presuppone
unarappresentazione, più o meno chiara, di ciò che si crede, mentre, d’altra par-
te, ogni attovolontariopresuppone (insieme a una rappresentazione più o meno
determinata di una parte almeno del processo che esso tende a realizzare) anche
una qualche sorta di credenza, o di opinione, riguardante l’efficacia dei mezzi da
mettere in opera per raggiungere lo scopo voluto.

Ora cìo che mi sembra interessante a notare, dal punto di vista delle applica-
zioni della psicologia alla logica pratica e normativa,è la corrispondenza intima
che sussiste tra questa tripartizione degli stati di coscienza, e le distinzioni più
fondamentali che i logici sono indotti a stabilire tra le differenti specie di propo-
sizioni, quando le vogliono classificare secondo il lorosignificato, o secondo cìo
che i trattatisti inglesi chiamano il loro “import”.

Alla prima categoria del prof. Brentano, cioè alla categoria delle semplicirap-
presentazioni, corrispondono le proposizioni che hanno il solo scopo di chiarire
o d’analizzare il senso d’una parola o d’una frase di cui s’intende far uso. Que-
sta classe comprende le proposizioni che, nella terminologia kantiana, sarebbero
designate comegiudizi analitici, cioè in generale tutte quelle che servono a deter-
minate le nostre “concezioni” le une per mezzo delle altre, decomponendole nei
loro elementi pìu semplici; in altre parole, tutte le proposizioni che partecipano
della natura delledefinizioni, intendendo questa parola nel suo senso più ampio.

Alla seconda categoria (la categoria delleaspettazioni) appartengono le affer-
mazioni propriamente dette, quelle cioè che esprimono il grado del nostro assenso,
o del nostro dubbio, di fronte ad opinioni relative a questioni di fatto, ad opinio-
ni, cioè, suscettibili di esser vere o false indipendentemente da ogni convenzione
umana sul modo di esprimerle1.

1La parola “aspettazioni” che adoperiamo qui in mancanza di altra più adatta, va intesa in un

88



Il contrasto tra tali due classi di proposizioni, che si potrebbero designate ri-
spettivamente, adottando i termini usati da J. Stuart Mill, coi nomi di proposizioni
verbali e proposizionireali, è tanto pìu importante a rilevare pel fatto che le im-
perfezioni del linguaggio non permettono sempre di distinguere, a prima vista,
a quale di tali due classi si debba riferire una data proposizione che ci vien pre-
sentata. In molti casi, infatti, una stessa forma di locuzione può, senza alcuna
modificazione esteriore, essere applicata a esprimere tanto una proposizione del
primo tipo quanto una del secondo2.

Se, per esempio, troviamo in un trattato di geometria la frase: “la linea rettaè
il pi ù breve cammino tra due punti”, sar̀a necessario esaminare il contesto, prima
di poter decidere se I’autore abbia inteso, con essa, di dare una definizione del
termine “linea retta” o se invece, avendo già determinato precedentemente, in
altro modo, il senso di tal termine, voglia ora semplicemente affermare che la
“linea retta”, gìa da lui definita anteriormente in quell’altro modo, gode, oè da lui
supposta godere, di quella ulteriore proprietà che la frase suddetta esprime.

L’ambiguità della parola “̀e” (che, nel primo caso, potrebbe esser sostituita
dalle parole “si chiama” o “significa”, e, nel secondo caso, no) sussiste, come si
vede, anche nel linguaggio tecnico dei matematici che passano a ragione per avere
le più grandi esigenze in ciò che concerne la precisione del linguaggio.

Vi è infine una terza classe di proposizioni, non meno importante a conside-
rare delle due prime, che corrisponde alla terza delle categorie nelle quali il prof.
Brentano distribuisce i fatti psicologici, alla categoria cioè delle azioni volontarie.

Questa terza classèe costituita dalle proposizioni che servono ad esprimere,
non delle credenze relative a ciò cheè o che avviene (òe avvenuto, o avverrà), ma
invece degliapprezzamentio dei “giudizi di valore” (Werth-Urtheile).

Anche le proposizioni di questa terza classe, per diverse che siano da quelle
che appartengono alle due precedenti, sono molte volte soggette a essere scam-

senso da comprendere, non solo i giudizi relativi al futuro (come suggerirebbe il senso etimologico
della parola) ma anche quelli che si riferiscono al passato o al presente. Per esempio la conoscenza
che pùo avere un astronomo della posizione in cui verrà a trovarsi un dato astrofra tanti anni, e
la sua opinione su quella in cui tale astro si trovavatanti anni fa, sono, per quanto interessa la
psicologia, due fatti mentali appartenenti alla stessa categoria; non ostante che il secondo non si
chiami ordinariamente un’aspettazione.

2C’est peut-̂etre dans cette circonstance qu’on doit chercher une explication psychologique
de l’impression particulìere de certitude absolue et, en quelque sorte, indépendante de toute
vérification exṕerimentale, que présentent les axiomes des sciences mathématiques et, pour cer-
tains philosophes, ceux de la mécanique aussi. Les phrases par lesquelles on lesénonce pou-
vant, dans le m̂eme temps,̂etre regard́ees soit comme des définitions soit comme des formules
repŕesentant des lois naturelles, on croit pouvoir leur attribuer,à la fois, les avantages de ces deux
interpŕetations, en oubliant qu’on ne peut continuerà les concevoir comme exprimant des rela-
tions entre les ph́enom̀enes ŕeels sans leur̂oter, par cela m̂eme, tout droit̀a jouir de la certitude qui
caract́erise les d́efinitions et les conventions,à raison m̂eme de leur arbitrariét́e [Nota aggiunta da
Vailati alla versione francese di questo scritto].

89



biate con esse a causa delle loro rassomiglianze esteriori.
Quando diciamo, per esempio, che “la funzione dello Statòe di proteggere i

cittadini nell’esercizio dei loro diritti” si può domandare se con questa afferma-
zione noi intendiamo semplicemente dare delle informazioni su ciò che si verifica
normalmente, o tende a verificarsi in fatto, o se noi vogliamo invece dare espres-
sione alla nostra concezione ideale delle relazioni chedevonosussistere tra lo
Stato e gli individui. Lo stesso si potrebbe dire, per prendere un altro esempio,
anche della frase : “Tutti i cittadini sono eguali davanti alla legge” , nella quale la
parolasonopuò, nello stesso tempo, essere interpretata come esprimente ciò che
è effettivamente, o ciò chedovrebbeessere. Un esempio tipico delle conseguenze
disastrose, cui pùo condurre il perdere di vista una distinzione apparentemente
cos̀ı ovvia, ci è fornito dalla troppo celebre teoria del valore di Carlo Marx, nella
quale la frase: “Due merci sono di ugual valore quando la loro produzione esige
uno stesso numero di ore normali di lavoro”, è intesa qualche volta come, una
definizione del valore di scambio, tal altra volta come un’asserzione relativa alle
circostanze dalle quali la ragione di scambio di due merci dipende, tal altra volta,
infine, come l’affermazione d’un criterio chedovrebbe essereadottato per deter-
minare le proporzioni in cui le merci si devono scambiare, in una società nella
quale ciascun membro abbia diritto al “prodotto integrale” del suo lavoro.

Un’osservazione opportuna a fare, per ciò che concerne queste tre categorie
di proposizioni,è questa: che, per nessuno sforzo di ragionamento e di deduzio-
ne, pùo esser mai possibile, prendendo come punto di partenza solo proposizioni
appartenenti all’una o all’altra di tali tre classi, ottenere, come conclusione, una
proposizione appartenente a una classe diversa da quella a cui appartengono le
proposizioni da cui sìe partiti.

L’illusione che consiste nel credere a tale possibilità è stata e continua ancora
in parte ad essere, la sorgente d’una quantità di cattive speculazioni metafisiche, o
di questioni oziose e prive di senso.

Questa illusione non avrebbe probabilmente mai avuto luogo senza il concorso
di quelle ambiguit̀a di linguaggio a cui abbiamo già alluso. Per esempio, a nessun
matematico sarebbe venuto in mente di concepire l’intero edificio della geome-
tria come basato su un insieme di semplicidefinizioni(senza alcuna aggiunta di
assiomi o postulati relativi alla struttura e alle proprietà dello spazio, reale o im-
maginato), se non fosse stato indotto dalle imperfezioni di linguaggio, già sopra
accennate, a scambiare per semplici definizioni proposizioni che, pur affettandone
la forma esteriore, contenevano delle affermazionireali, riguardanti ciòe, dati di
fatto o ipotesi ad essi relative.

Cos̀ı enunciando la frase seguente: “Per parallela a una retta condotta da un
dato punto s’intende la retta che passa per tale punto e non incontra la retta data,

90



pure essendo contenuta in uno stesso piano con essa”, si può credere di non avere
dato che la semplicedefinizionedella parola “parallela” mentre nel fatto si sono
enunciate, implicitamente, due asserzioni riguardanti non il senso di quella o di
alcun’altra parola, ma riguardanti proprietà possedute, o supposte essere possedu-
te, dalle rette, o dai punti, di cui si parla. Siè affermato infatti, in primo luogo,
che per un punto dato, fuori d’una retta, si possono condurre delle altre rette che
non l’incontrano, e, in secondo luogo, che fra tali rette ve n’è una e una sola,
cheè contenuta in uno stesso piano colla retta data. E tali due asserzioni, come
sa ognuno che abbia qualche famigliarità colle ricerche moderne sulla geometria
“non euclidea”, non solo non sono da considerarsi come cosı̀ evidenti e irrefuta-
bili come sembrano a prima vista, ma potrebbero anche non essere vere affatto
senza che l’edificio geometrico che su esse si basa perdesse nulla del suo valore
sia pratico che teoretico.

L’illusione, che consiste nel credere che delle proposizioni della prima catego-
ria sopra definita, possano bastare per dedurne proposizioni della seconda catego-
ria, trova il suo perfetto riscontro nell’altra, non meno comune, secondo la quale
proposizioni appartenenti alla terza categoria da noi considerate, (cioè proposizio-
ni normative oWerthurtheile), potrebbero esser dedotte da proposizioni delle due
classi precedenti, cioè potrebbero esser basate, o su delle semplici definizioni, o
sopra delle asserzioni o constatazioni di fatto.

L’impossibilità di costruire un sistema di morale senza appoggiarlo a qual-
che “imperativo categorico”, di qualunque specie esso sia,è una conclusione alla
quale arrivano, da punti di partenza i più diversi, i pìu sottili indagatori contem-
poranei dei fondamenti dell’etica, dal Sidgwick nel suo classico volumeMethods
of Ethics, al Nietzsche nelJenseits von Gut und Bösee nelZur Genealogie der
Moral.

Ed è da notare che, agli equivoci che favoriscono l’opinione contraria, non
soggiacciono solamente i fautori della morale “naturale”, o quelli che abusano
del doppio senso (scientifico e normativo) della parola “legge”).

Anche i sostenitori della morale utilitaria dimenticano frequentemente, e vo-
lentieri, come ogni loro sforzo per giustificare delle regole di condotta ricorrendo
alla considerazione delle conseguenze sociali che derivano, o deriverebbero, dalla
loro osservanza o dal loro mantenimento, non può portarli a conclusioni concrete
se non a patto che essi si riferiscano a un’effettiva antecedente determinazione de-
gli scopi della vita, sociale o individuale, e del loro rispettivo grado d’importanza
(in altre parole, senza che essi si riferiscano a ciò che il Nietzsche chiama una data
tavola di valori), determinazione che implica qualche cosa di più che dei semplici
giudizi di constatazione, ed esce dalla competenza dell’intelligenza “pura”, per
entrare in quella della volontà e dell’arbitrio umano.

91



L’osservazione dei fatti e i ragionamenti, deduttivi o induttivi, non ci possono
condurre che aprevederei risultati del nostro eventuale modo di comportarci, e
a determinare imezziatti a condurci al tale o al tal altro scopo. Le conclusioni
alle quali mediante essi si arriva si possono tutte mettere sotto la forma seguente:
“Se si vuole, o non si vuole, che la tale o tal altra cosa avvenga, si deve agire in
questo o in quest’altro modo”. Ma con nessun sforzo d’alchimia dialettica si potrà
giungere, col solo loro aiuto, a delle conclusioni della forma: “Si deve o non si
deve volere, o desiderare, che la tale o tal altra cosa avvenga”.

E una tale incapacità non deve essere considerata come un’insufficienza tem-
poranea della “Scienza”, né attribuita a qualche difficoltà suscettibile di essere
sormontata in qualche fase ulteriore di progresso intellettuale. La distinzione, sul-
la quale il Brentano a ragione insiste, tra i fatti mentali della seconda e della terza
delle tre categorie da lui stabilite, ci aiuta a comprendere come qui si abbia torto
di pretendere dalla scienza ciò che essa per sua natura non può dare. Rimprove-
rare ad essa, o agli scienziati, la loro impotenza a questo riguardo,è poco meno
assurdo di cìo che sarebbe I’attribuire all’imperizia di un pittore il fatto che la luce
d’una lampada da lui dipinta in un suo quadro non vale a rischiarare una stanza
oscura dove il quadro si trova appeso.

Parigi, 22 agosto 1900.

92



VI

Sull’applicabilit à dei concetti di
Causa e di Effetto nelle Scienze

Storiche

Comunicazione letta al Congresso inter-
nazionale di Scienze Storiche, sezione II
(Metodica della storia), seduta del 3 aprile
1903.
Rivista Italiana di Sociologia, anno VII,
fasc. 3, maggio–giugno 1903.

Un bel paragone di F. Bacone assimila lo scienziato a un falciatore, costretto a
sospendere, a intervalli, il suo lavoro per occuparsi di rispianare e riaffilare il suo
strumento che, dall’uso stesso,è reso periodicamente incapace di servire al suo
scopo.

Tali operazioni di rettifica c di riaffilatura dei propri ferri del mestiere sono
rappresentate, per gli scienziati, appunto dalle discussioni relative alla metodica
delle scienze che essi coltivano, e all’analisi critica dei concetti e dei mezzi di
rappresentazione di cui in esse si fa uso, o dei processi di prova e di ricerca in esse
seguiti.

La più utile forma che tali discussioni possano assumereè, a mio parere, quella
che consiste nel determinare le analogie e i contrasti che presentano a tale riguar-
do i diversi rami di scienza e nell’esaminare se e fino a che punto, tali analogie
o differenze trovino giustificazione nella diversità della materia trattata.̀E cos̀ı
infatti che si pùo riuscire a mettere, in certo modo, a profitto di ciascuna scienza
speciale l’esperienza acquistata dai cultori delle altre nei loro campi rispettivi.

93



A qualche utile osservazione di questo genere mi sembra offrano opportune
occasione le controversie, senza fine rinascenti, sui caratteri che contraddistin-
guono le scienze storiche, e in generale le scienze che hanno per oggetto di studio
la vita della societ̀a e lo sviluppo della cultura dalle scienze fisiche o naturali
propriamente dette.

lo mi limiterò qui a rilevare in proposito alcuni punti sui quali lo scambio
d’idee e l’intesa tra i cultori delle prime e quelli delle seconde mi sembra sarebbe
particolarmente desiderabile.

Questi appunti si riferiscono sopratutto alle restrizioni e cautele da cui con-
viene sia accompagnato, nelle scienze storiche e sociali, l’impiego dei concetti di
“legge” e di “causa” ed “effetto”, quali si adoperano nelle scienze naturali.

Si discute ancora frequentemente se si possa parlare di “leggi storiche” nello
stesso senso in cui si parla, per es., di leggi fisiche o chimiche, e se il ricercarle sia
ufficio dello storico o non piuttosto egli si deva attenere alla semplice descrizione
e documentazione dei fatti e alla critica delle rispettive testimonianze.

Una gran parte dei dispareri in proposito sembra a me dipenda, più che da
altro, dalla mancanza di un concetto sufficientemente chiaro di ciò che s’intende
effettivamente per legge delle scienze fisiche e matematiche e dalla tendenza ad
attribuire alle leggi, da queste considerate, dei caratteri che esse sono lontane dal
possedere.

Cos̀ı, per es.,̀e un luogo comune il porre in contrasto le regolarità e le analogie,
che ci presenta l’osservazione dei fatti sociali, colle leggi che sussistono nel mon-
do fisico, dicendo che queste ultime sono invariabilmente vere e non ammettono
eccezioni, mentre ciò non si verifica per le prime.

A porre in luce l’insussistenza d’un tale contrasto nulla potrebbe meglio con-
tribuire che l’esaminare un po’ da vicino per quali procedimenti, e a che prezzo,
le leggi della fisica e della chimica, e più ancora quelle delle altre scienze naturali,
acquistino il carattere di ineccepibilità che loro si attribuisce.

Per prendere un esempio, adoperato dal Pareto nella sua operaSyst̀emes socia-
listes, quando si dice che l’acqua si congela a 0 gradi, si afferma qualche cosa che
può essere vera o falsa a seconda della pressione cui l’acqua di cui si parlaè sog-
getta. Se anche si fa entrare questa restrizione nell’enunciazione della legge, e si
dice che l’acqua, alla pressione di 760 mm., congela a 0 gradi, siè ancora lontani
dal poter dire d’aver formulata una legge che non soffra eccezioni, poiché (an-
che senza tener conto della circostanza che il punto di solidificazione dell’acqua
può variare a seconda delle sostanze che essa contenga in soluzione)è noto come,
con certe precauzioni, si riesca a portare dell’acqua, anche chimicamente-pura, al
disotto di 0 gradi, alla pressione di 760 mm., senza che essa si congeli.

94



A che cosa si riduce dunque la suddetta legge se non a dire che l’acqua si
congela quando siano verificate le tali o le tali altre circostanze, tra le quali, nello
stato presente delle nostre cognizioni, ve ne possono essere alcune che non siamo
in grado di determinare o enunciare esattamente?

E quando questòe il caso, quando ciòe una legge fisica non può essere formu-
lata in modo che in essa figuri la completa enunciazione di tutte le condizioni che
devono essere presenti perché essa si verifichi, in che cosa differisce essa da una
affermazione generale, vera in un gran numero di casi e soggetta invece in altri ad
eccezioni provvisoriamente inesplicabili?

In che cosa differisce essa quindi da quelle analogie o regolarità che si riscon-
trano anche nell’andamento dei fenomeni sociali come in qualsiasi altro ordine di
fatti?

Né più fondata della precedente mi sembra quell’altra specie di contrasto che
comunemente si stabilisce, fra tali regolarità e le leggi scientifiche propriamente
dette, coll’attribuire a queste ultime uno speciale carattere di “necessità”, che le
contraddistinguerebbe dalle prime anche nel caso che tanto le une come le altre
fossero costantemente vere ed esenti da eccezioni.

Non è tanto facile determinate che cosa intendano di dire quelli che applicano
alle leggi naturali l’appellativo di necessarie e asseriscono che esse non solo non
hanno, ma non possono nemmeno avere delle eccezioni. Tale idea sembra essere
loro suggerita dal considerare quelle tra le leggi fisiche che, essendo suscettibili
di essere spiegate o dedotte per mezzo di altre più generali, si presentano sotto la
forma di conclusioni che non possono a meno che esser vere se le corrispondenti
premesse lo sono. Cosı̀, p. es., la traiettoria di un pianetaè necessarianel senso
che non potrebbe essere diversa da quella cheè se non nel caso che non fossero
vere le leggi generali della meccanica da cui essaè dedotta.

Ma nonè evidente che questo processo di deduzione delle leggi le une dalle
altre deve far capo ad alcune di esse, che non possono esser dedotte da altre e le
quali quindi non potranno esser chiamate necessarie nel senso sopradetto?

E, del resto, ogni ramo delle scienze naturali non offre forse esempio di leggi
ottenute per diretta induzione e per le quali non si presenta alcuna possibilità di
ottenerle da altre più generali per via deduttiva?

Non è questo anzi il caso più ordinario in tutte le scienze che studiano i
fenomeni naturali, con la sola eccezione delle parti più progredite della fisica
matematica?

L’ assenza di necessità nel senso sopradettòe quindi lungi, non meno che
l’ assenza di eccezioni, dal costituire un carattere che distingua le uniformità e
regolarit̀a di andamento, che si riscontrano nei fenomeni sociali, da quelle che
nelle scienze fisiche sono designate col nome di leggi1.

1Sono ben lieto di poter citare, in appoggio alla tesi qui sostenuta, l’opinione d’uno storico

95



A far tuttavia considerare la “necessità” delle leggi fisiche come una qualità di
cui non possono partecipare le analogie e uniformità di andamento che si riscon-
trano nei fatti studiati dalla Storia, concorre anche un’altra circostanza, affatto
diversa da quella or ora accennata. Il fatto dell’influenza che, entro certi limiti,
la volont̀a degli uomini pùo esercitare sulle vicende e sulla struttura delle società
di cui fanno partèe da molti riguardato come incompatibile coll’ammettere che
le vicende storiche o le trasformazioni delle istituzioni sociali soggiacciano a nor-
me aventi lo stesso grado di inflessibilità e rigidit̀a che si attribuisce alle leggi del
mondo fisico.

Lo stranoè che quelli che asseriscono una tale incompatibilità non si accor-
gono che, se essa sussistesse per le scienze storiche e sociali, dovrebbe altresı̀
sussistere per le scienze fisiche, per le quali pure essi ammettono che non sussiste.
E infatti, vedono essi forse qualche incompatibilità tra le leggi dell’idrostatica e il
fatto che il corso di un fiume può essere modificato e regolato da lavori eseguiti
dagli uomini a tale scopo?

Non è forse anzi la conoscenza delle leggi dell’idrostatica che permette agii
uomini di influire efficacemente a modificare il corso dei fenomeni pei quali esse
sussistono?

Anche qui di nuovo, come nel caso precedente, non si tratta dunque che di
un malinteso, dipendente dalla mancanza d’un concetto sufficientemente chiaro
di ciò che s’intende per legge nelle scienze fisiche.

Come benissimo si esprime A. Naville nel suo recente saggio sulla classifi-
cazione delle scienze, qualunque legge scientifica, non esprimendo altro che il
costante accompagnarsi di certi fenomeni a certi altri,è sempre suscettibile di es-
sere enunciata sotto la forma seguente: se e dovunque il tale fatto si verifica o siè
verificato, si verifica pure, o si sarà verificato, il tale altro fatto o insieme di fatti.

La verit̀a di una leggèe quindi compatibile, in ciascun caso speciale, tanto col
verificarsi quanto col non verificarsi dei fatti di cui in essa si parla, poiché ciò che
essa asserisce nonè che il tale o il tal altro fattoavvenga, o non avvenga, ma solo
quali siano i fatti da cui essòe accompagnatoquando avviene, o da cui sarebbe
accompagnato nelcaso che avvenisse.

Per adoperare un paragone atto a chiarire questo concetto, forse un po’ troppo
astratto, si potrebbe dire che il sussistere di un certo numero di leggi naturali per un
dato ordine di fenomenìe tanto lontano dall’essere incompatibile con una limitata
dipendenza di tali fenomeni dalla volontà dell’uomo, come, p. es., l’esistenza di
una rete ferroviariàe lungi dal determinare in modo unico il movimento dei treni
che la percorrono. L’esistenza della rete obbliga i treni a percorrere date linee,
nel caso che essi si muovano, ma non implica affatto che essi devano muoversi

quale G. Salvemini, a] cui articolo in proposito, pubblicato lo scorso anno in questa stessa Rivista,
mi permetto di rimandare il lettore.

96



piuttosto sull’una che sull’altra di tali linee, o che essi devano partire a un’ora
piuttosto che a un’altra, o camminare con la tale o tal altra velocità, e neppure che
essi devano muoversi affatto.

Conviene inoltre notare che la questione se la volontà umana possa o no con-
tribuire a determinare l’andamento di una data classe di fenomeni (comeè stato
ben rilevato da M. Calderoni net suo recente saggio:Diritto Penale e Scienza Po-
sitiva), è affatto diversa dall’altra: se la volontà sia alla sua volta determinata o
dipendente secondo date leggi dalle circostanze che su essa influiscono.

Molti sembrano credere che una risposta affermativa data a quest’ultima do-
manda equivalga a negare alla volontà umana ogni carattere di causa determinatri-
ce, in quanto le sole vere cause sarebbero quelle da cui la volontà è alla sua volta
determinata.

Ma è pur strano che quelli che cosı̀ ragionano non si accorgano che, se si ra-
gionasse allo stesso modo anche nelle scienze fisiche, non si potrebbe più neppure
in esse parlare di cause e di effetti. Se, infatti, per asserire che un dato fattoè causa
di un altro occorresse provare che il primo, alla sua volta, nonè un effetto di alcun
fatto precedente, qualè quel fatto che, anche nelle scienze fisiche, potrebbe esser
chiamato causa di un altro, dal momento che in esse si ammette che ogni fattoè
alla sua volta prodotto da cause anteriori?

E se tale circostanza non impedisce che nelle scienze fisiche un dato fatto si
qualifichi come causa di un altro, non si vede ragione perché essa debba essere
riguardata come un ostacolo a ciò quando si tratta della volontà umana.

Un’altra forma che oggi frequentemente assume il pregiudizio di cui stiamo
parlando cìe offerto dal modo volgare di intendere quella che si chiama laconce-
zione materialistica della storia. Questa si fa da molti consistere nel riguardare le
condizioni economiche come i soli fattori efficaci dello sviluppo e delle trasfor-
mazioni sociali, e nel qualificare tutte le altre manifestazioni della vita collettiva,
e in particolare le pìu elevate, come semplici superstrutture o riflessi ideologici di
quelle, prive per se stesse di qualunque efficacia o impulso direttivo.

Anche contro i sostenitori di questa teoria si potrebbe osservare, come nel ca-
so precedente, che l’ammettere l’influenza preponderante dei rapporti economici,
nella formazione e nello sviluppo delle singole specie di attività cui d̀a luogo la
convivenza umana, non implica che queste ultime non possano alla lor volta agire
come cause modificatrici della struttura e della vita stessa economica delle società
in cui si manifestano. Più che di un rapporto di causa ed effetto si tratta qui, come
è merito sopra tutto degli economisti della scuola matematica l’aver fatto rilevare,
di un rapporto di mutua dipendenza, analogo a quello che per esempio, tra le posi-

97



zioni di due sfere pesanti sostenute da una superficie concava, ciascuna delle quali
può essere qualificata come causa della posizione che occupa l’altra, nel senso che
ciascuna di esse obbliga l’altra ad assumere una posizione diversa da quella che
assumerebbe se fosse sola.

Vi sono tuttavia delle ragioni che possono, entro certi limiti, giustificare la
nostra tendenza ad applicare piuttosto all’uno che all’altro di due fatti mutua-
mente dipendenti la qualifica dicause. Tali ragioni sono precisamente le stesse
dalle quali, quando ci troviamo di fronte a un complesso di condizioni che insie-
me concorrono alla produzione di un dato effetto, siamo indotti a scegliere una
parte soltanto di esse per applicar loro, ad esclusione delle rimanenti, il nome di
“cause”.

Non tutte, infatti, le condizioni dal cui concorso dipende il verificarsi di un da-
to fatto presentano per noi lo stesso interesse, e anche qui l’esempio delle scienze
fisicheè utile a chiarire i motivi e i criteri dai quali tale differenza di interesseè
determinata.

La distinzione tra causa ed effetto, e questoè vero ancora più per le scienze
sociali e storiche che non per le scienze fisiche,è una distinzione essenzialmente
d’indole pratica, e che si rapporta, in un grado più o meno diretto, alla rappresen-
tazione che noi ci facciamo del modo e dell’ordine in cui dovremmo, o vorremmo,
procedere per modificare I’andamento dei fatti di cui si tratta, e adattarli ai nostri
fini e ai nostri desideri.

È percìo che, come osserva Hobbes, “quaeruntur causae non eorum quae sunt,
sed eorum quae esse possunt”. Ed è questa anche la ragione per la quale nelle
scienze storiche e sociali la ricerca delle causeè atta spesso a condurre a conse-
guenze affatto diverse a seconda dei sentimenti o delle preoccupazioni politiche e
morali del ricercatore.

Questi si lascia, più o meno consciamente, indurre a limitare la sua attenzione
e a qualificare come cause solo quelle, tra le condizioni di un dato fatto, alla
cui modificazione egli crede sarebbe necessario o utile provvedere se si volesse
provocare o impedire il fatto in questione o altri d’indole analoga, o modificarli
nel modo da lui desiderato.

Né questa specie di parzialità va considerate come illegittima, o confusa con
quella che consiste nel permettere alle nostre passioni e ai nostri interessi di in-
fluire sulla valutazione delle prove dei fatti e delle teorie. Mentre questa seconda
specie di parzialit̀a è radicalmente incompatibile col carattere scientifico di qual-
siasi specie di ricerca, I’altràe perfettamente legittima, nelle scienze storiche non
meno che nelle scienze naturali. E, da questo punto di vista, il sentir parlare, per
esempio, d’un volume di storia socialista, in contrasto a un altro, per esempio,
di storia conservatrice, non dovrebbe sembrare più strano che il sentir parlare di

98



un manuale di chimica per i tintori affatto diverso da un trattato di chimica per i
farmacisti e per gli agronomi.

La verità è una sola, ma leverità sono molte, e molti sono gli scopi al cui
raggiungimento le nostre conoscenze possono eventualmente essere applicate. E
il preoccuparsi dell’uno piuttosto che dell’altro di tali scopiè, anche nelle scienze
storiche come in qualsiasi ramo di indagine, affatto compatibile con la più serena
imparzialit̀a nell’apprezzamento delle prove e delle testimonianze.

99



VII

Di un’opera dimenticata del P.
Gerolamo Saccheri (“Logica

Demonstrativa” 1697).

Rivista filosofica, fasc. 4, settembre–
ottobre 1903.

Il nome di Gerolamo Saccheriè noto ai matematici come quello del princi-
pale iniziatore dell’indirizzo di ricerche geometriche che condusse alla scoperta
della moderna geometria non euclidea. Una nota di Eugenio Beltrami, negli Atti
dell’Accademia dei Lincei (1889), segnalava al mondo scientifico l’importanza,
a tale riguardo, dell’opera da lui pubblicata, col titoloEuclides ab omni noevo
vindicatus, l’anno stesso della sua morte (1733), opera nella quale le conseguen-
ze, derivanti dall’ipotesi che il tanto controverso postulato V di Euclide non fosse
vero, venivano per la prima volta sviluppate ed elaborate fino a ottenere dei ri-
sultati sostanzialmente coincidenti con quelli che molti anni più tardi dovevano
condurre altri geometri anzitutto a concepire il desiderio (Lambert,Theorie der
Parallellinien, 1786) che tale postulato non fosse effettivamente vero, e in seguito
a riconoscere (Schweikart,Lettera a Gauss, dicembre 1818) come anche la sua
negazione potesse servire di base alla costruzione d’una teoria dello spazio non
meno coerente e logicamente corretta di quella adottata da Euclide, e non meno
di essa compatibile coi dati limitati dell’esperienza.

Dell’influenza, che la suddetta opera del Saccheri non ha mancato di eserci-
tare, per via diretta o indiretta, non solo sulle ricerche dei geometri suddetti, ma
anche su quelle ulteriori di Bolyai e di Lobacevski, siè occupato recentemente il

100



prof. Corrado Segre (Atti dell’Accademia delle Scienze di Torino, 1903), arrivan-
do alla conclusione che a tale influenza va attribuita una portata assai più grande di
quella che si era a tutta prima creduto1, più grande in ogni modo di quella che ad
essàe attribuita nell’importante pubblicazione di F. Engels e P. Stäckel (Die Theo-
rie der Parallellinien von Euklid auf Gauss, Leipzig, Teubner, 1895), nella quale
pureè assegnato al libro del Saccheri il posto d’onore, e se ne riporta tradotta la
miglior parte.

La traduzione inglese della stessa opera del Saccheri era già stata pubblicata
dal prof. G. B. Halsted (The American Mathematical Monthly, 1894), e quella ita-
liana, eseguita dal prof.G. Boccardini,è ora in corso di stampa (Milano Hoepli).
In questo risveglio di studi intorno al Saccheri e alla sua principale opera geome-
trica è da stupire che l’attenzione di nessun ricercatore sia stata ancora richiamata
su un altro suo scritto, portante il titoloLogica demonstrativa, che, egli pure cita
ripetutamente nell’opera di cui abbiamo fin qui parlato e al quale espressamente
rimanda appunto in quelle parti della sua esposizione che presentano un maggior
interesse filosofico. Nei cenni bibliografici che lo Stäckel, nel suo lavoro storico
sopracitato, riporta dal biografo del P. Saccheri (Gambarana), figurano indicate
tre edizioni della dettaLogica demonstrativa(Augustae Taurinorum 1692; Ticinii
Regii 1701; Augustae Ubiorum 1735), di nessuna delle quali egli dichiara aver
potuto prendere conoscenza, a causa probabilmente della loro rarità.

Della prima delle suddette edizioni ho potuto trovare una copia alla Biblioteca
di Brera (nella qualèe da notare come il nome dell’autore figuri solo segnato a ma-
no, mentre il frontespizio porta il seguente titolo abbastanza enigmatico:Logica
demonstrativa quam una cum thesibus ex tota philosophia decerptis defendendam
proponit Johannes Franciscus Caselette Graveriarum Comes1697,seguito dalla
dedica a Vittorio Amedeo II).

Della seconda, che differisce dalla prima per alcune soppressioni (specialmen-
te nella prefazione), si trova una copia nella Biblioteca Universitaria di Pavia. Né
di questa ńe di quella posteriore mi riuscı̀ di trovare alcuna copia nelle Bibliote-
che Universitarie di Genova e di Torino (Nazionale), dove pure il Saccheri esercitò
parte della sua attività didattica prima di essere chiamato all’Università di Pavia
(1697)2.

1II Prof. Mansion dell’Universit̀a di Gand, che sìe pure precedentemente occupato della stessa
questione (Annales de la Sociét́e scientifique de Bruxelles, 1889–90), mi fornisce gentilmente
privata comunicazione di nuovi dati bibliografici che tenderebbero a confermare le congetture del
prof. Segre.

2Durante la stampa del presente articolo miè stato possibile rintracciare, alla Biblioteca di
Colonia (Augusta Ubiorum), nonché a quella Universitaria di Lovanio, copie della suddetta terza
edizione (postuma) della “Logica” del Saccheri, importante pei dettagli biografici, contenuti nella
prefazione, relativi agli ultimi anni della sua vita e all’influenza da lui esercitata sui suoi discepoli
a Pavia e a Milano ove morı̀ nell’ottobre 1733.

101



Scopo del presente articoloè di far rilevare l’importanza di questa opera, quasi
(anzi del tutto) sconosciuta, del Saccheri, come documento degli intimi rapporti
sussistenti tra le scoperte sue nel campo della geometria e le ricerche d’indole
logica e filosofica di cui egli si preoccupava già circa quarant’anni prima della
pubblicazione del suoEuclides ab omni noevo vindicatus.

La Logica demonstrativaoccupa un volumetto di poco più di 200 pagine, ed̀e
divisa in quattro parti, corrispondenti, come l’autore stesso avverte nella prefazio-
ne, alla ripartizione data dai quattro principali scritti logici d’Aristotele (Analytica
priora, Analytica posteriora, Topica, Sophistici Elenchi):

Quatuor in partes logicam nostram, cum Aristotele, dividimus. Prima
docebit regulas rectae argumentationis; secunda tradet methodum te-
nendam in cognitionibus scientificis, tertia sternit viam ad cognitiones
opinativas, quarta fallacias detegit.

Le dottrine della logica scolastica vi si trovano assoggettate a un’elaborazione
critica che assume la forma di una serie di dimostrazioni appoggiate a postulati e
definizioni e connesse tra loro con metodo analogo a quello seguito dai geometri
(severa illa methodo quae primis principiis vix parcit nihilve non clarum, non
evidens, non indubitatum, admittit.. . . ea quam dixi geometriae severitas quae
nihil indemonstratum recipiat. lbid).

Nell’enumerazione che, nello stesso proemio, il Saccheri fa delle parti della
sua opera nelle quali egli crede aver apportato qualche nuovo ed importante con-
tributo alla trattazione ordinaria della logica, un particolare che colpisce subitoè
questo: che il capitolo che vi si trova indicato in primo luogo, cioè l’11 della prima
parte, si riferisce appunto a quel tipo di ragionamento di cui egli, nella sua ope-
ra geometrica doveva poi tentare l’applicazione alla dimostrazione del postulato
delle parallele.

Tale tipo di ragionamentòe quello che consiste nell’assumere come ipotesi
la falsit̀a della proposizione stessa che si tratta di dimostrare, e nel constatare
comeancheprendendo tale ipotesi come punto di partenza non si può a meno che
giungere ugualmente alla conclusione che la proposizione in questioneè vera.

E’ un’argomentazione che ha molta analogia con quella designata comune-
mente come “riduzione all’assurdo”, in quanto in ambedue si comincia col sup-
porre che cìo che si vuol dimostrare non sia vero; ma, mentre nell’ordinaria ri-
duzione all’assurdo la dimostrazione si effettua mostrando come in tal modo si
vien condotti a qualche conclusione di cui siè antecedentemente dimostrata o
postulata la falsit̀a, nel nostro caso invece la dimostrazione risulta dal fatto che,
cos̀ı procedendo, si viene a ottenere la proposizione stessa che si tratta di prova-
re, dimodoch́e questa viene a comparire come una conseguenza della sua stessa
negazione (Sumam contradictoriam propositionum demonstrandarum ex eoque,
ostensive directe, propositum eliciam. “Log. Dem.” , pag. 130).

102



L’esistenza di ragionamenti di questo tipo fra le dimostrazioni d’Euclide, co-
me il Saccheri non manca di far rilevare, era già stata notata dal Clavio nel suo
celebre Commento (1589), e precisamente in uno Scolio che tien dietro alla di-
mostrazione, data da Euclide, della proposizione: “che se un numero primo di-
vide una potenza d’un altro numero, divide anche il numero stesso”. (Lib. IX,
prop. 12a). Il Clavio osserva anzi a tale proposito come il Cardano avesse creduto
a torto d’essere stato il primo a far uso di tale specie di dimostrazione. II Cardano
se ne vanta infatti in un passo del suo libroDe proportionibus(Cfr. Volume IV,
pag. 579 delle sue opere pubblicate dal Naudé) che val la pena di riportare qui te-
stualmente : “Hoc nunquam fuit factum ab aliquo, imo videtur plane impossibile;
et est res admirabilior quae inventa sitab orbe condito, scilicet ostendere aliquod
ex suo opposito, demonstratione non ducente ad impossibile, et ita ut non possit
demonstrari ea demonstratione nisi per illud suppositum quod est contrarium con-
clusioni. Velut si quis demonstraret quod Socrates est albus quia est niger et non
possit demonstrare aliter, et ideo est longe majus Chrysippaeo Syllogismo”.

L’aver applicato alla elaborazione delle norme della logica scolastica la sud-
detta forma di argomentazioneè ciò che il Saccheri riguarda come uno dei più
importanti miglioramenti da lui introdotti nella trattazione di tale soggetto; edè
estremamente interessante il notare come il vantaggio più grande inerente a tale
sua innovazionèe da lui fatto consistere in ciò che, per tal mezzo, egli arriva a po-
ter rendere la sua esposizione indipendente dall’ammissione di un certo postulato
del quale egli reputa indispensabile far uso quando si segua la trattazione ordina-
ria. Vi ha quindi un’esatta corrispondenza tra l’uso che egli fa, nella sua “Logica”
del suddetto procedimento dimostrativo, e l’uso che egli ha poi tentato di farne
sulla sua opera geometrica allo scopo di esimersi dalla necessità di assumere il
postulato delle parallele.

E a tale corrispondenza egli non manca di alludere espressamente in quest’ul-
tima (a pag. 100), affermando come già fino dai suoi anni giovanili egli era venuto
nell’idea che la proprietà caratteristica delle proposizioni più fondamentali e as-
siomatiche, in ogni scienza dimostrativa, fosse appunto questa, di non potere cioè
essere dimostrate se non ricorrendo al suddetto tipo di argomentazione.

Nam hoc maxime videturcujuscumque prima veritatis veluti charac-
ter, ut non nisi exquisita aliqua redargutione ex sui ipsius contradic-
torio assumpto ut vero, illa ipsa tandem restitui possit. Atque ita a
prima usque aetate mihi feliciter contigisse circa examen primarum
quarundam veritatum, profiteri possum prout constat ex meaLogica
demonstrativa. (Euclides vindicatus, pag. 99).

E’ dalla speranza di poter giungere in questo modo a dimostrare il postulato del-
le parallele, deducendolo cioè dall’ipotesi stessa della sua falsità, che il Saccheri
fu indotto a spingersi innanzi nella ricerca delle conseguenze derivanti dalle altre

103



due ipotesi alternative alle quali la negazione del postulato suddetto dava luogo,
giungendo per tal via a risultati atti a portare in seguito a una scoperta ben più
importante di quella che egli aveva in vista di raggiungere, alla scoperta cioè di
tutta una “nuova geometria”, della quale l’antica, che egli riteneva ancora come la
sola vera e possibile, non era che un semplice caso particolare. Al qual riguardo
la sua posizione noǹe indegna, di essere paragonata a quella del suo grande con-
cittadino che, dalla speranza appunto di poter raggiungere per nuova via regioni
già conosciute, fu condotto alla scoperta di un nuovo continente.

Ma, per quanto importante sia il nesso sopraindicato fra le speculazioni filo-
sofiche esposte dal Saccheri nella suaLogica demonstrativae il metodo da lui
seguito nelle sue ricerche di geometria, esso nonè tuttavia il solo pel quale queste
ultime si riattaccano alle prime.

Un altro, e non meno meritevole di essere rilevato,è quello che riguarda le
obbiezioni da lui sollevate, nella sua opera geometrica contro il modo di procede-
re seguito da quelli tra i suoi predecessori antichi e moderni (da Posidonio e da
Gemino, dei cui tentativi Proclo e Anaritio ci hanno conservato memoria nei loro
Commenti ad Euclide, fino al Borelli il cui “Euclides restitutus” (1658) precede
di pochi anni la comparsa dell’“Euclides vindicatus”), i quali avevano creduto po-
ter risolvere le difficolt̀a relative all’ammissione del postulato euclideo col solo
introdurre, al posto della definizione di rette parallele data da Euclide (come ret-
te che giacciono in uno stesso piano e non s’incontrano comunque prolungate),
un’altra definizione nella quale esse fossero senz’altro caratterizzate come “ret-
te equidistanti tra loro”, rette, cioè, cos̀ı situate l’una rispetto all’altra, che tutti i
punti dell’una si trovino a egual distanza dall’altra.

Un tale procedimentòe dal Saccheri qualificato come una grave offesa alla
logica (non sine magno in logicam peccato), offesa che consiste in ciò che in esso
si assume tacitamente l’ipotesi che il luogo dei punti d’un piano situati alla stessa
distanza (e da una stessa parte) da una retta che vi giace sia pure una linea retta
(quod omnis linea in eodem piano aequidistans a supposita linea recta sit ipsa
etiam linea recta).

L’ammettere che ciò si verifichi anche solo in un caso (quoduna aliqua li-
nea sic aequidistans sit linea recta), in altre parole l’ammettere che delle rette
in tal modo equidistanti fra loro esistano effettivamente,è da lui giustamente ri-
guardato come equivalente all’ammettere un nuovo postulato il quale, pel fatto di
essere, per cosı̀ dire, involto in una definizione non cessa di esser soggetto alle
stesse obbiezioni e difficoltà che erano state sollevate contro quello introdotto da
Euclide3.

3Anche in questa osservazione critica come in qualche altro punto della sua discussione sul

104



E’ a questo punto che il Saccheri si riferisce di nuovo espressamente alla sua
“Logica demonstrativa “, accennando come in essa egli abbia già avuto occasione
di esaminare la classe di paralogismi nella quale il suddetto procedimento rien-
tra: “fallacia est quam in meaLogica demonstrativaappellodefinitionis comple-
xae, juxta quam irritus est omnis progressus ad adsequendam veritatem absolute
talem.” (Eucl. vind., pag. 100).

A ben comprendere che cosa egli intenda significare con questa sua designa-
zione di “fallacia della definizione complessa”è necessario ricorrere a quella parte
della suaLogica demonstrativa. (II) che tratta delle definizioni e del loro impiego
nelle scienze deduttive, e precisamente a quel capitolo di essa cheè dedicato a
caratterizzare ed illustrare la distinzione tra le definizioni propriamente dette (non
aventi altro scopo che quello di chiarire il significato che s’intende attribuire a una
data parola) e le propositioni colle quali, oltre al definire il senso d’una parola,
si afferma anche, nello stesso tempo, l’esistenza, o, in geometria, la costruibilità
della cosa o figura definita.

La relazione tra le prime, le quali egli chiamadefinitiones quid nominis, e le
seconde che chiamadefinitiones quid rei, è da lui caratterizzata dicendo che le
definitiones quid nominis, per se stesse affatto arbitrarie e non bisognevoli quindi
né suscettibili di essere dimostrate, non hanno che un ufficio provvisorio, essendo
destinate ad assumere al più presto il carattere didefinitiones quid rei, sia me-
diante l’aggiunta d’un postulato in cui si asserisca o si conceda 1’esistenza, o la
costruibilit̀a, di cìo che esse definiscono (comeè il caso, in geometria, per la retta
e per il cerchio, in quanto si concede l’uso della riga o del compasso), sia median-
te una dimostrazione dalla quale la costruzione della figura definita venga ridotta
alla successiva esecuzione d’un certo numero di quelle costruzioni elementari di
cui è gìa stata ammessa o postulata la possibilità. Cosi’ per es. Euclide, dopo aver
definito che cosa intenda per “quadrato” o per “lunghezze incommensurabili”, di-
mostra come delle figure e delle lunghezze corrispondenti a tali sue definizioni
possono essere costruite col solo impiego di costruzioni già ammesse.

Quest’ultimo esempio giova a far ben intendere il senso dell’affermazione del
Saccheri: che ledefinitiones quid reinon sono in generale atte a figurare tra quel-
le proposizioni che, in ogni scienza dimostrativa, si ammettono senza esigerne
dimostrazione. Esse, come egli si esprime con un’energica metafora, non sono
d’ordinario madri ma bensı̀ figlie di argomentazioni dimostrative (“non matres
sed filias plurium demonstrationum.”Euclides vindic.,pag. 126).

Lo scambiare unadefinitio quid nominisper unadefinitio quid rei, e il non
por mente che ciò equivale a introdurre tacitamente un postulato (quello cioè che

postulato delle parallele, il Saccheri era stato preceduto da Giordano Vitale da Bitonto che, nel suo
Euclide restituto(1680), si occupa a lungo dei vari procedimenti coi quali si era creduto poterlo
dimostrare.

105



asserisce 1’esistenza o la costruibilità della figura definita), costituisce secondo
il Saccheri una delle più pericolose sorgenti di argomentazioni illusorie ed il pe-
ricolo è, naturalmente, tanto più grande quanto più la definizione in questionèe
“complessa”, quanto più grande, ciòe, è il numero e 1’eterogeneità dei caratteri
che da essa vengono attribuiti alla cosa o figura definita.

Con cìo infatti diventa sempre più giustificato il dubbio che, tra i detti ca-
ratteri, ve ne siano di quelliincompatibili tra loro, di quelli ciòe il cui simultaneo
possesso, da parte di una data figura, sia effettivamenteimpossibile, cioè in contra-
dizione, diretta o indiretta, coglialtri postulati che figurano a base della trattazione
(come avverrebbe, per esempio, in geometria se si parlasse di un parallelogram-
mo, non rettangolo, inscritto in una circonferenza, o, per prendere 1’esempio di
Bolyai, di un poliedroregolareavente per faccie degli esagoni).

Nei caso contrario d’una definizione non complessa (incomplexa), nella quale
cioè si contempli una sola proprietà, sembra al Saccheri non vi sia ragione di non
credere all’esistenza, o almeno alla possibilità, della cosa definita: “Ubicumque
definitio sit incomplexa, admittendum postulatumquia nullum est fundamentum
suspicandi impossibilitatem.” (Logica, pag. 205).

E’ notevole la concordanza tra le considerazioni sopra esposte del Saccheri e
quelle alle quali era condotto, quasi contemporaneamente, il Leibniz, come risulta
dalla recente pubblicazione, dovuta al Couturat (Opuscules et fragments inédits de
Leibniz, Alcan 1903), di parte dei manoscritti conservati dalla Biblioteca reale di
Hannover.

Mi limito qui a riportarne un solo passo che mi sembra singolarmente impor-
tante pel nostro proposito.

“Si definitionem aliquam demus nec ex ea appareat ideam, quam rei
adscribimus, essepossibilem, non possumus demonstrationibus fide-
re, quas ex ea definitione duximus, quia, si idea illa forte contradic-
tionem involvit, fieri potest ut contradictoria etiam de ea simul sint
vera, adeoque demontrationes nostrae erunt inutiles. Unde patet de-
finitiones non esse arbitrarias. Atque hoc estarcanum vix cuique satis
animadversum”. (Leibniz, Op. cit., pag. 431).

Ora sta il fatto che questo “arcano”, di cui parla il Leibniz come non ancora ab-
bastanza considerato da alcuno e nel quale egli credeva aver scoperto il modo di
rispondere alla difficolt̀a sollevata dall’Hobbes relativa alla natura convenzionale e
arbitraria delle proposizioni fondamentali di ogni scienza (difficultas Hobbesiana
de veritate arbitraria), è nella Logica del Saccheri non solo analizzato e appro-
fondito in un modo sostanzialmente coincidente con quello seguito dal Leibniz
stesso, ma vi si trova anche chiaramente riconnesso alla questione più generale
relativa alla necessità di premunirsi contro l’eventuale sussistere di incompatibi-
lit à tra le varie proposizioni fondamentali o postulati posti a base d’una scienza

106



dimostrativa: incompatibilit̀a che pùo dipendere non. solo dal fatto che essi diret-
tamente si contraddicano, ma anche dal fatto (assai meno facile a riconoscere) che
la falsit̀a di uno di essi possa essere dimostrata per mezzo dei rimanenti.

Tale questione, alla quale nessuna importanza potrebbe essere attribuita da
chi considerasse gli assiomi della matematica, e in particolare quelli della geo-
metria, come delle semplici generalizzazioni dell’esperienza (poiché in tal caso
il solo fatto che esistono, o che possiamo immaginare, figure in cui essi si trova-
no simultaneamente realizzati basterebbe per autorizzarci a conchiudere che essi
sono compatibili e non possono implicate contraddizioni), non poteva a meno
che acquistare sempre maggior rilievo coll’accentuarsi della moderna tendenza a
riguardare come ufficio della matematica lo sviluppo, logicamente coerente, del-
le conseguenze corrispondenti a un dato sistema di premesse, siano o no queste
suscettibili d’una diretta interpretazione o verifica sperimentale.

Poich́e infatti, in questo caso, i postulati assumono il carattere di semplici
ipotesisoggette alla sola condizione di esserecompatibili fra loro, ciòe di non
contraddirsi ńe direttamente ńe indirettamente, la questione relativa ai mezzi di
accertare se una tale compatibilità sussista effettivamente cessa di essere, per cosı̀
dire, una pura questione di lusso, venendo dalla sua soluzione a dipendere la le
legittimità e la possibilit̀a stessa di assumere un dato sistema di ipotesi come base
d’una scienza dimostrativa.

L’essersi per il primo preoccupato di questa difficoltà, tentando perfino un’a-
nalisi delle varie forme di fallacia cui può dar luogo il non tenerne conto (cfr.
l’ultimo capitolo dellaLogica demonstrativa, dedicato appunto a tale soggetto),
costituisce, a mio avviso, un merito del Saccheri non inferiore a quello che gli
è gìa riconosciuto per le sue scoperte in geometria. Esso gli dà diritto a un po-
sto eminente nella storia della logica moderna. E il fatto che la questione, da
lui per la prima volta sollevata, non sembra ancora vicina a ricevere una soluzio-
ne generalmente accettata, anche solo nel campo matematico4 , non pùo a meno
che contribuire a rendere ancora più interessante, per i matematici e per i filosofi,
l’opera del Saccheri rimasta per troppo tempo interamente dimenticata.

4Cfr. il problema proposto alla considerazione dei matematici dal prof. D. Hilbert di Gottinga,
nell’ultimo Congresso internazionale di Matematica (Parigi, 1900):De la non-contradiction des
axiomes de l’arithḿetique; e le corrispondenti osservazioni critiche del prof. A. Padoa. (Enseigne-
ment Math́ematique, n. 15, marzo 1903), nelle quali la questioneè trattata dal punto di vista più
generale, in connessione coi recenti sviluppi della logica matematica della teoria delle relazioni.
Cfr. anche la recente opera del RussellPrinciples of mathematics(Cambridge, I903).

107



VIII

La caccia alle antitesi

Pubblicato su “Leonardo”, a. III, aprile
1905. Poi inScritti, pp. 582–9.

Scoprire differenze e contrasti tra cose che si somigliano, e rintracciare nessi di
somiglianza tra cose disparate, sono due specie di attività mentale che, per quanto
appaiano opposte e contrastanti, si riscontrano sempre unite. Il loro avvicendarsi
non è meno indispensabile pel progredire di qualunque ordine di conoscenze, di
quanto siano i due movimenti opposti di uno stantuffo all’avanzamento della ruota
che esso fa muovere.

La loro importanza relativàe tuttavia soggetta a variare nei diversi campi di
ricerca, e come vi sono scienze, o fasi di sviluppo scientifico, nelle quali la prima
predomina, cos̀ı ve ne sono altre nelle quali prevale la tendenza a distinguere, o a
stabilire tra i fatti delle opposizioni e dei contrasti, invece che delle connessioni o
delle analogie.

Si pùo domandarsi in quale dei due casi si trovino in particolare le speculazioni
dei filosofi.

Se la massima scolasticadistingue frequentersembra attribuire in esse una
maggiore importanza alla determinazione delle differenze, da un’altra parte la
concezione comune della filosofia come la ricerca delle somme generalità, del-
l’universale, dell’assoluto, ecc., sembrerebbe giustificare una conclusione affatto
opposta.

E di quest’ultima si pùo credere di trovare ulteriore conferma quando, invece
di badare a cìo che i filosofi hanno detto di fare, o di voler fare, si passi a esaminare
ciò che hanno fatto o sogliono fare.

La forma infatti sotto la quale più frequentemente ci appaiono i risultati delle
ricerche filosofiche noǹe quella del riconoscimento, o della determinazione, di

108



nuove distinzioni e differenze, ma al contrario quella della critica, e del rigetto, di
distinzioni comunemente ammesse.

Prima tuttavia di trarre da questo fatto conseguenze favorevoli al concetto del-
la filosofia come un’attivit̀a predominantemente unificatrice e mirante alla sop-
pressione di ogni distinzione e opposizione, sarà opportuno esaminare un po’ da
vicino quali siano i diversi modi di procedere dei filosofi in questa loro pretesa
lotta contro le distinzioni e le differenze.

Questi vari modi mi pare si possano distribuire nelle tre classi seguenti:

1. quelli che consistono nel far vedere come non esista alcuna precisa linea di
demarcazione tra i fatti pretesi distinti, nel far vedere cioè che si passa dagli
uni agli altri per una serie di gradazioni intermedie, di sfumature, nelle quali
i supposti caratteri distintivi si conciliano, si fondono, e il contrasto tra essi
sparisce, o diventa inafferrabile;

2. quelli che consistono nel far vedere che le proprietà, per le quali si sup-
pongono differire le due classi di fatti che la distinzione stabilisce, sono
possedute in egual grado dagli uni e dagli altri, oppure non sono possedute
né dagli uni ńe dagli altri. Come, ad esempio, quando si contesta la distin-
zione traegoismoealtruismodicendo che anche i moventi, o fini, cosı̀ detti
altruistici non sono efficaci se non in quanto le persone, che da essi sono
spinte ad agire, riguardano il risultato dell’azione come desiderabile e pia-
cevole, e il suo non verificarsi come un dolore o la mancanza d’una propria
soddisfazione;

3. quelli che consistono nel mostrare come la proprietà, o le propriet̀a, la cui
presenza o assenzaè presa come criterio della distinzione, sono tali da poter
essere, nello stesso tempo, possedute e non possedute da uno qualsiasi degli
oggetti in questione, a seconda degli altri oggetti coi quali lo si raffronta.È
il caso delle cos̀ı dette propriet̀a relative, o di relazione. Cosı̀, ad esempio,
per i numeri il contrasto tra le parole “antecedente” e “successivo”, non
corrisponde ad alcuna distinzione fra essi, in quanto l’essere uno di essi
successivo di un altro non esclude che esso sia alla sua volta l’antecedente
di quello che lo segue.

Ora, per cìo che riguarda i procedimenti della prima specie,è evidente che le
distinzioni, che con essi si mira a distruggere, non scompaiono che per ricomparire
sotto altra forma, o anzi per ritornare – come quel demonio scacciato dall’ossesso
di cui si parla nei Vangeli – accompagnate da altre distinzioni assai più potenti, e
refrattarie a ogni ulteriore sforzo di analisi dissolvitrice.

A chi credesse, ad esempio, di distruggere l’antitesi tra “unità” e “pluralità”
col dire che dall’uno si passa aimolti con successive addizioni, si potrebbe fare

109



osservare che ciò equivale a riconoscere che vi sono tante specie dipluralità, che
cioè, oltre alla distinzione tral’uno e i molti, ve ne sono altre dei diversimolti tra
di loro, e che quindi egli, tentando di distruggere la distinzione in questione, se
ne tira addosso addirittura un vespaio: come la bertuccia della favola che, irritata
contro l’immagine riflessa da uno specchio, lo ruppe in frantumi e riuscı̀ invece a
moltiplicare quella stessa figura che credeva di far scomparire.

Né è da credere che riescano meglio i tentativi della seconda specie, quelli
mediante i quali si contesta il valore di una distinzione mostrando che alcuni dei
caratteri, pei quali erano supposti differire le due classi da essa stabilite, sono
comuni all’una e all’altra.

Un esempio tipico in proposito ciè offerto dalle critiche alle qualìe stata as-
soggettata la distinzione tra il semplice succedersi di due fatti e ciò che si esprime
dicendo che uno di essi ha “prodotto” oè stato “causa” dell’altro. Il risultato in-
fatti di tale criticaè stato quello di far riconoscere sempre più chiaramente quali
siano i caratteri distintivi il cui possesso conferisce, alle successioni indicate nel
secondo modo, un’importanza cosı̀ superiore di fronte a tutte le altre specie di
successioni che l’esperienza ci presenta.

Dire che un dato fattòe “prodotto” da un altro, osservano i critici della nozione
di causa, non vuol dire altro che questo: che il primoè stato preceduto dal secon-
do, e che noi abbiamo ragione di credere che qualche cosa di simile al secondo
avverr̀a ogni volta che sia avvenuto qualche cosa di simile al primo, e che qualche
cosa di simile al primòe avvenuto quando sia avvenuto qualche cosa di simile al
secondo.

E questo non equivale forse a riconoscere che non tutte le successioni hanno
eguale importanza teorica e pratica? Che tra esse ve ne sono di quelle il cui rin-
tracciamento contribuisce ad allargare il campo delle nostre previsioni e azioni, e
le quali, a cagione appunto di tale loro pregio, meritano di essere tenute distinte
da tutte le altre, qualunque sia d’altra parte il nome che si adotti a tale scopo?

Il caso delle distinzioni alle quali non si fa che dare maggiore rilievo con ogni
sforzo diretto a cancellare la linea di demarcazione da esse stabilita, nonè il solo
da considerare tra quelli della seconda specie sopra indicata. Un altro, non meno
importante,̀e quello delle distinzioni per le quali tali sforzi, sebbene non riesca-
no a distruggere, riescono tuttavia aspostarela suddetta linea di demarcazione,
portandola a intersecare l’una o l’altra delle due classi che essa prima separava.

A tale spostamento non corrisponde tuttavia sempre la completa scomparsa
della primitiva linea di separazione ma, nel caso più ordinario, solo una dimi-
nuzione della sua importanza rispetto alla nuova che viene introdotta. Se questa
assorbe e attrae a sé una parte degli uffici della prima, quest’ultima può tuttavia
conservarne ancora alcuni, ed eventualmente acquistarne dei nuovi che prima non
aveva.

110



Non è raro anzi il caso che una distinzione, con tali successivi trasporti e spo-
stamenti, dia luogo a una serie di distinzioni subordinate, producendo delleseg-
mentazioni, analoghe a quelle che abbiamo visto manifestarsi nei casi della prima
specie sopra considerata, e che ne differiscono solo pel fatto di prestarsi meno a
esser riguardate come delle variazioni graduali di una stessa qualità.

E neppure sempre avviene che l’ultima delle posizioni che finisce in tal modo
per assumere la prima linea di demarcazione corrisponda a una distinzione di
maggiore importanza di quelle corrispondenti alle successive posizioni da essa
abbandonate. Talvolta la distinzione di cui si tratta, dopo aver servito a generarne
una serie di altre, più o meno importanti, si riduce infine a tagliare, per cosı̀ dire,
nel vuoto come una lama cui manchi sotto la materia che essaè destinata a dividere
in parti.

Di tutte queste varie vicende che possono accompagnare il processo, che ab-
biamo detto di “spostamento” (shifting) delle distinzioni, ci fornisce esempio la
storia della distinzione traapparenza(fenomeno) erealtà (essenza, noumeno).

La parola stessa “fenomeno”, dal suo impiego come termine tecnico dell’a-
stronomia greca, designante il contrasto tra i movimenti “apparenti” del sole e
delle stelle sulla sfera celeste e i loro movimenti “reali” nello spazio,sembra esse-
re stata molto presto trasportata dai filosofi (Democrito) a designare, per analogia,
il contrasto tra le proprietà dei corpi quali “appariscono” ai nostri sensi (colori,
sapori, ecc.) e la loro strutturareale, consistente nella posizione rispettiva e nei
movimenti delle particelle indivisibili(atomi)di cui erano immaginati composti.

Essa assunse cosı̀ il nuovo ufficio di separare le une dalle altre quelle che più
tardi (dal Locke) furono chiamate le proprietà secondariedei corpi in contrappo-
sto alle propriet̀aprimarie (quali la forma, la resistenza, il peso, ecc.).

Ma anche di qui un nuovo trasloco non poteva farsi molto aspettare. Non
mancarono filosofi che si domandassero qual privilegio dovessero mai avere que-
ste ultime propriet̀a, pel fatto che, invece di essere da noi percepite “per mezzo”
dei nostri occhi o del nostro palato, lo sono “per mezzo” del nostro tatto, o delle
nostre contrazioni muscolari.

Il credere che una cosa che vediamo estesa sia “realmente” estesaè, osserva-
vano essi, cosı̀ poco ragionevole come il credere che una cosa che vediamo rossa
o verde sia veramente tale “per se stessa” e indipendentemente dalla condizione
dei nostri organi visivi.

Per trovare un nuovo collocamento alla distinzione che cosı̀ veniva a rimanere
priva d’impiego, due vie erano aperte. Si poteva, conformandosi all’uso volgare
delle parole, adibirla all’umile ufficio di distinguere le nostre impressioni allo sta-
to di veglia da quelle del sogno, le impressioni dell’uomo desto, di sensi sani, da
quelle dell’allucinato, cercando naturalmente, come appunto ha tentato il Leibniz,
di precisare quali siano i caratteri pei quali le prime si distinguono propriamente
dalle seconde (coerenza, comunanza a più persone, prevedibilità, ecc.). Sfortuna-

111



tamente altre preoccupazioni (soprattutto sentimentali) spinsero la speculazione
filosofica su una via affatto opposta. Dall’ammissione che tutte le proprietà cono-
sciute, o conoscibili, dei corpi fossero ugualmente “apparenti”, si arrivò senz’altro
alla conclusione che il domandarsi che cosa essi sono “realmente” fosse sollevare
una questione oltrepassante i limiti di competenza dalla mente umana, fosse toc-
care a uno degli “enigmi” insolubili dell’universo. Con quest’ultima evoluzione
la parola “fenomeno” fiǹı per designare qualunque cosa di cui si possa parlare
sapendo di che cosa si parla, e il suo contrapposto (noumeno, cosa in sé) per non
significare pìu altro che il nostro desiderio di avere a disposizione una parola che
non significhi nulla.

Rimane a considerare il terzo dei tre processi messi in opera dai filosofi per
la critica delle distinzioni. Esso ha per punto di partenza la pretesa di determina-
re, per le distinzioni che si riferiscono a confronti o relazioni tra diversi oggetti,
un senso indipendente dalla considerazione di tali confronti e relazioni. L’in-
fruttuosit̀a dei tentativi diretti a tale scopo viene poi riguardata come una prova
dell’insussistenza e dell’illegittimità delle distinzioni stesse.

Un esempio spiegherà meglio come cìo avvenga.
È difficile trovare in tutto il campo della logica una distinzione che sia cosı̀ ra-

dicale e importante come quella tra affermazione e negazione. E ciò non ostante il
domandarsi se una data proposizione sia affermativa o negativa ha cosı̀ poco senso
come il domandarsi se un oggetto sia più grande o pìu piccolo senza indicare con
quale altro oggetto lo si voglia confrontare. Non v’è infatti nessuna affermazione
che non si possa riguardare come la negazione di qualche altra, e, se si prescinde
dalle particolarit̀a grammaticali,̀e precisamente altrettanto esatto il dire che ogni
affermazionèe una negazione come il dire che ogni negazioneè un’affermazione.
Ma si dovr̀a forse dire per ciò che tra affermare qualche cosa e negarla non vi sia
alcuna differenza? La vera distinzione nonè quindi tra proposizioni d’una specie
e proposizioni di un’altra, ma bensı̀ tra ciascuna proposizione e la corrispondente
negazione, allo stesso modo come le paroleorientee occidentenon esprimono
alcuna qualit̀a delle regioni a cui si applicano, ma indicano solamente che esse si
trovano in una data situazione le une rispetto alle altre.

Le illusioni, alle quali d̀a luogo la sopra indicata tendenza ad interpretare una
frase che esprime una relazione tra più oggetti come se dovesse avere un senso per
ciascuno di essi preso a parte, presentano una stretta affinità con quella classe di
sofismi che nella logica scolastica sono qualificati come consistenti nello scambio
tra ciò cheè detto “secundum quid” e ciò cheè detto“simpliciter”, coi sofismi
cioè costituiti dal passare, da un’affermazione vera solo con certe restrizioni, o in
relazione a date circostanze, a un’altra nella quale tali restrizioni sono perdute di
vista.

La sola differenza tra l’un caso e l’altròe questa che, mentre pei sofismi sud-
detti il torto della nuova affermazione, che si pone al posto della prima, sta in

112



ciò che essa noǹe provata e quindi potrebbe essere falsa, qui si arriva invece a
delle affermazioni che non possono neppure essere false, in quanto le frasi che
le enunciano non dicono più nulla affatto, come se si dicesse, per esempio, che
due quantit̀a sono proporzionali senza dire a quali altre due, o che una rettaè
perpendicolare senza dire a quale retta o superficie.

Tra i casi pìu caratteristici e istruttivi di questa specie sono certo da porre quelli
offerti dalle recenti discussioni sugli assiomi della meccanica, in particolare sul
significato della legge di inerzia.

Al modo ordinario di enunciare quest’ultima siè obbiettato a ragione che par-
lare di un corpo che si muove in linea retta, e di moto uniforme, non può aver
senso se non si determini:

1. a quale corpo, supposto fisso, si riferiscono le successive posizioni del corpo
che si asserisce muoversi in linea retta. Se io descrivo ad esempio una linea
retta su un foglio che si muove, dato anche che essa riesca perfettamente
retta sul foglio, non corrisponderà a un movimento rettilineo della punta
con cui la descrivo. E viceversa, dato qualunque moto di un punto, nonè
mai esclusa la possibilità di determinare altri punti di riferimento tali che,
rispetto a essi, quel moto sia rettilineo;

2. quale sia la misura che si adotta per il tempo, in altre parole con che criterio
si giudichi che due intervalli successivi di tempo sono uguali o disuguali.
A seconda, ad esempio, che si scelga a tale scopo il movimento apparente
del sole, o quello delle stelle fisse, uno stesso moto potrà apparire uniforme
o non uniforme. Ńe qui, come nel caso di due persone i cui orologi non
concordino, si pùo fare appello ad alcun criterio comune, essendo appun-
to sulla scelta del criterio che si disputa, sulla scelta cioè del movimento
“campione” col qual tutti gli altri si vogliono misurare.

Dire che il moto scelto a tale scopoè uniforme senza dire rispetto a quale altro
moto tale suauniformità sussista (precisamente come, nel caso dei punti di riferi-
mento, il dire che essi sono immobili senza dire rispetto a quali altri punti) ha cosı̀
poco senso come dire che un uomoè un “coetaneo” senza dire di quale altro.

Non sono mancati tentativi per concludere da questo fatto, dalla dipendenza
cioè della legge di inerzia dalla scelta dei punti di riferimento e di una determi-
nata misura del tempo, che tale legge nonè che un semplice artificio di rappre-
sentazione, una convenzione non corrispondente ad alcun fatto reale; come se la
possibilit̀a stessa di scegliere dei riferimenti e delle misure del tempo rispetto alle
quali essa sussiste, non costituisse già per se stessa un fatto: un fatto del quale noi
non facciamo che approfittare per costruire la nostra meccanica, allo stesso modo
precisamente come approfittiamo del peso del piombo per farne dei piombini, o

113



della possibilit̀a di accendere certi composti chimici per sfregamento per fabbri-
carne dei fiammiferi. Se il mondo in cui viviamo non ci presentasse questofatto,
nessuna scelta di convenzioni potrebbe contribuire a crearlo, o anche solamente a
nasconderci la sua assenza. Il solo carattere che lo contraddistingue dai fatti più
ordinari della nostra esperienza sta nella sua complessità, dovuta a cìo che il suo
riconoscimento presuppone la considerazione non soltanto del moto di un corpo
rispetto a un altro, ma il confronto di più moti tra loro.

Le distinzioni basate su proprietà che possono nello stesso tempo sussistere
e non sussistere per un dato oggetto, a seconda degli altri oggetti coi quali lo
si confronta, sono cosı̀ lontane dall’essere meno importanti delle altre, che esse
costituiscono anzi l’oggetto principale delle ricerche scientifiche, e acquistano, in
una scienza, tanto più rilievo e importanza quanto più essa aumenta di precisione
e di potenza.

Ciò si pùo verificare anche solo osservando la parte preponderante che le di-
stinzioni di questa specie occupano nelle scienze più accessibili ai metodi ma-
tematici. All’esempio sopraindicato, desunto dalla meccanica, se ne potrebbero
aggiungere altri non meno istruttivi, a cominciare dalla distinzione implicata dal
concetto di “massa” fino a quelle, più complesse, che entrano in giuoco negli altri
rami della fisica e presuppongono la scelta di riferimenti assai più artificiosi e di
molteplici unit̀a di misura.

Queste distinzioni sono caratterizzate da ciò che le parole che le esprimo-
no non possono essere definite che per via indiretta, coll’indicare cioè il sen-
so di intere frasi in cui esse figurano, come avviene, per esempio, della parola
“rapporto” nella trattazione di Euclide, definita soltanto coll’attribuire un senso
all’affermazione che due date quantità stanno nello stesso rapporto di due altre.

Dopo aver cos̀ı passato in rassegna i vari procedimenti messi in opera dai filo-
sofi per la critica delle distinzioni, e aver constatato come ciascuno di essi porti a
un risultato completamente opposto a quello al quale essi sono diretti, porti cioè
a fare aumentare piuttosto che diminuire il numero e l’importanza delle distin-
zioni medesime, non sarà inutile qualche accenno alle conseguenze che, dall’ap-
plicazione pìu cosciente e sistematica di tali procedimenti, potrebbero derivare
al modo stesso di formulare alcune tra le questioni più discusse della filosofia
contemporanea.

Si prenda ad esempio la controversia tradeterminismoe contingenza.
Prendendo come punto di partenza ciò cheè stato detto indietro sul concetto

di causa, e tenendo presente un principio che ambedue le parti contendenti sono
d’accordo ad ammettere, cioè non esservi propriamente dei fatti chesi ripetono
ma solo dei fatti aventi delle rassomiglianze più o meno grandi tra loro, non si
può evitare di concludere che, quando si parla di una successione costante degli
“stessi” effetti alle “stesse” cause, ciò che si vuol significarèe in sostanza questo:
che effetti che si rassomigliano succedono costantemente a cause che si rassomi-

114



gliano. E poich́e una rassomiglianza completa tra due fatti, siano essi cause od
effetti, non ha mai luogo (nonostante le apparenze dovute alla nostra capacità di
non badare che alle differenze che ci interessano), il dire che ogni fatto ha una
causa non vorrà dire altro che questo: che tra i suoi antecedenti si trova qualche
fatto più o meno rassomigliante ad altri che pure furono seguiti da qualche fatto
avente qualche rassomiglianza con esso.

E ciò che si chiama il “principio di causalità”, in quanto non afferma altro
che il sussistere di certe rassomiglianze tra fatti i cui antecedenti si rassomigliano,
nonè affatto incompatibile coll’ammettere che l’effetto di una data causa non sia
determinato in modo unico, allo stesso modo come in biologia la legge dell’e-
reditariet̀a è perfettamente compatibile col verificarsi di divergenze e variazioni
individuali spontanee tra i discendenti degli stessi progenitori.

Dire cheè determinato l’effetto di una data causa può solo voler dire che
sono determinatialcuni tra i caratteri che esso possiede, o più precisamente chèe
determinatauna classe, più o meno estesa, entro la quale esso deve rientrare. La
sola differenza quindi che può sussistere tra i deterministi e i loro avversari, sta
nel ritenere possibile una maggiore o minore divergenza e dissomiglianza negli
effetti di cause aventi dati gradi di somiglianza, nel giudicare cioè diversamente
della maggiore o minore probabilità, o frequenza, di tali divergenze nei singoli
campi di ricerca scientifica, dalla fisica e dalla meccanica alla psicologia e alle
scienze sociali.

“Determinismo” e “Contingenza” vengono cosı̀ ad apparire come i due ter-
mini estremi di una serie di possibili alternative intermedie nelle quali i pretesi
caratteri opposti dell’una e dell’altra teoria figurano mescolati e combinati nelle
più svariate proporzioni.

A questo esempio dell’applicazione del primo dei procedimenti sopra indicati
ne far̀o seguire un altro in cui il secondo o il terzo di essi si trovano contempora-
neamente applicati.

La critica alla quale il concetto di quantità è stato recentemente assoggettato,
nelle regioni pìu astratte della matematica, ha portato, tra l’altro, a un più chiaro
riconoscimento dei caratteri pei quali le differenze che designiamo comedifferen-
ze di grado o di quantit̀a si distinguono effettivamente dalle altre differenze che,
in contrasto ad esse, chiamiamodifferenze di qualit̀a.

Le conclusioni raggiunte in proposito si possono riassumere brevemente come
segue: le differenze in quantità non sono che un caso speciale delle differenze in
qualit̀a. Esse si distinguono dalle altre anzitutto per ciò che le qualit̀a alle quali si
riferiscono sono tali da permettere un determinato ordinamento degli oggetti che
le possiedono, pel fatto cioè che le qualit̀a in questione sono tali da poter servire
come criteri per distinguere, dati due qualunque degli oggetti che le possiedono,
quale dei due preceda o segua l’altro, in una serie determinata nella quale essi
entrano tutti.

115



Cos̀ı, per esempio, la resistenza che diversi fili oppongono ad essere spezzati
dà luogo tra loro a una differenza “quantitativa”, in quanto, dati due qualunque
di essi, si pùo sempre determinare quale dei due si spezzerà prima dell’altro. Le
differenze invece nel colore (a meno che si tratti solo di diverse gradazioni di
uno stesso colore), o nelle materie prime di cui sono costituiti (quando si tratti
di sostanze diverse e non di diverse quantità delle stesse sostanze), non possono
qualificarsi come differenze quantitative, perché sono incapaci di servire, per se
stesse, di base a un ordinamento nel quale a ciascuno dei fili competa un posto
determinato.

Ma se il verificarsi della suddetta condizioneè indispensabile perché date dif-
ferenze possano qualificarsi come differenze quantitative, pure essa non basta a
caratterizzare completamente la nozione di quantità. A ciò si richiede la presenza
di ulteriori condizioni, pìu direttamente connesse a quegli speciali procedimenti
di confronto che si indicano col nome dimisure.

Occorre, ciòe, che, sugli oggetti che possiedono le qualità in questione, pos-
sano eseguirsi delle operazioni che, godendo di proprietà analoghe a quelle della
somma tra numeri, permettano di attribuire un senso preciso alla frase che uno tra
essi possieda la detta qualità in un grado doppio, triplo, ecc., di quello in cui la
possiede un altro.

Dopo aver constatato come i vari procedimenti, che possono esser messi in
opera per la critica delle distinzioni filosofiche, mettono capo, nel caso più ordi-
nario, alla sostituzione di una distinzione a un’altra, talvolta solo all’adozione di
qualche nuovo criterio per definirla e giustificarla, rimarrebbe da considerare il
caso inverso, quello cioè dei procedimenti dei quali i filosofi tentano servirsi per
fabbricare delle nuove distinzioni, per porre dei contrasti e delle opposizioni tra
concetti, o affermazioni, che sono invece reputati comunemente come compatibili,
concordanti, coincidenti.

Ciò mi porterebbe a parlare delle varie cause che possono dar luogo al sorgere
di antitesi illusorie, e in particolare, al sorgere di quelle, della specie più grave e
cronica, note sotto il nome diantinomie.

Ma poich́e questòe un soggetto sul quale mi spiacerebbe di non dire abbastan-
za, preferisco per ora non dir nulla affatto.

116



IX

I tropi della logica

Pubblicato su “Leonardo”, a. III, febbraio
1905.

Words as a Tartar’s bow do shoot back upon the understanding
[le parole, come l’arco dei tartari, colpiscono indietro sul nostro comprendere]

Fr. Bacon (Adv. of learn, XIV (II))

La difficoltà di descrivere, rappresentare, classificare le attitudini e le opera-
zioni mentali senza ricorrere a metafore desunte dal mondo fisico da lungo tempo
ha richiamato l’attenzione dei filosofi.

Essi non hanno mancato di utilizzar questo fatto per cavarne, a seconda delle
loro speciali preferenze, le conclusioni più opposte e disparate.

Cos̀ı mentre il Locke (EssayIII, I, § 5) vede in esso una prova e una verifi-
ca della sua tesi “che tutte le nostre nozioni hanno origine dalle impressioni dei
sensi”, il Leibniz invece cerca trarne partito in favore della primordialità delle
intuizioni spaziali (direzione, distanza, moto ecc.), (Nouveaux Essais, III, I, §5).

L’esame dei vantaggi e degli inconvenienti che l’impiego di queste metafo-
re presenta, offre nondimeno un campo di ricerca che si può dire quasi affatto
inesplorato.

La recente pubblicazione di un volume,1 nel qualeè richiamata attenzione
all’importanza di questo genere di ricerche, mi dà occasione di esprimere in pro-
posito qualche osservazione.

Bench́e di questo argomento non abbiano mancato di occuparsi i cultori di
quel ramo di psicologia applicata che i greci chiamavano la retorica, pure le loro

1Lady Victoria Welby,What is Meaning?, London, Macmillan, 1903.

117



trattazioni, dato il fine pratico che avevano in vista, non potevano che riferirsi,
quasi esclusivamente, all’impiego delle metafore come mezzo di persuasione o
di allettamento, e solo incidentalmente al loro ufficio nella prova e nella ricerca.
Ciò non toglie che anche in esse si trovino osservazioni di non trascurabile portata
filosofica, come ad esempio quella con la quale Aristotele, precorrendo il concetto
moderno del simbolismo come un mezzo per economizzare il pensiero, afferma
che la causa, per la quale le metafore e i paragoni piacciono e predispongono
l’ascoltatore in favore di chi li fa,̀e che essi lo mettono in grado di schivare della
fatica, utilizzando in certo modo le cognizioni che già possiede, per l’acquisto e
l’ordinamento di quelle che si vogliono comunicare.

A chi si proponga un’indagine sistematica sull’uso delle metafore come mezzi
di rappresentazione dei fatti mentali si presentano due vie da seguire. Allo stes-
so modo come, in idrodinamica, volendo studiare l’andamento di un liquido in
moto, si pùo prendere a considerare una determinata sezione della vena fluida,
determinando la velocità e la direzione delle varie porzioni di liquido che passa-
no successivamente per essa, oppure considerare, invece, una data porzione del
liquido, determinando la velocità e le direzioni che essa assume successivamen-
te nell’attraversare le successive sezioni, cosı̀ anche qui, o si pùo partire dalla
considerazione di una determinata immagine, esaminando quali siano i vari fatti
mentali che essa può essere adoperata a rappresentare, oppure partire da un deter-
minato processo mentale, e passare in rassegna le diverse immagini suscettibili di
rappresentarlo.

La convenienza di seguire l’una piuttosto che l’altra di queste due vieè sog-
getta a variare a seconda dei casi.È naturale che i vantaggi di seguire la prima
si presentino tanto più grandi quanto più numerose sono le diverse applicazioni
possibili di una data immagine ai processi mentali, mentre la seconda viaè tanto
più opportuna a seguire quanto più numerose sono le immagini diverse mediante
le quali uno stesso procedimento mentaleè stato, o pùo essere, rappresentato.

I casi di questa seconda specie si presentano come assai più importanti di quei
della prima per chi, oltre che dall’interesse puramente teorico di approfondire
l’analisi del meccanismo dei processi mentali, sia mosso anche dall’intento, rela-
tivamente pratico, di ricavare, da tale analisi, delle norme atte a regolare il gioco
delle attivit̀a dello spirito e a disciplinare il loro svolgimento.

È quindi ad essi che sarà rivolta specialmente attenzione nelle seguenti os-
servazioni, nelle quali, appunto per tale ragione, il procedimento seguito sarà il
secondo dei due che ho sopra distinti.

Il miglior modo di far rilevare la portata filosofica, che le ricerche sopraddette
sono atte ad assumere, mi sembra sia quello di presentarne l’applicazione a qual-
che esempio concreto. Quello che si presenta come più opportuno a tale scopòe
quello delle metafore rappresentatrici dell’operazione deldedurre.

118



I vari tipi di immagini, adoperate per esprimere il fatto che una data afferma-
zioneè deducibile da un’altra, si possono classificare grossolanamente sotto i tre
seguenti capi:

1. quelle nelle quali si ricorre al concetto diappoggio, o a quello disostegno,
come avviene, ad esempio, quando si dice che date conclusioni si “basano”
o si “fondano” su date premesse, oppure “dipendono” (o anche “pendono”)
da esse, o si “riattaccano” ad esse.È cos̀ı che si parla dei “fondamenti” della
geometria, delle “basi” della morale ecc.;

2. quelle che si riferiscono alla relazione dicontenere, o includere. Queste si
suddividono in due gruppi, a seconda che la conclusione si riguardi come
contenuta nelle premesse, oppure, al rovescio, queste ultime si riguardino
come contenute nella conclusione, riguardando invece la deduzione come
un’analisi, o unariduzione, come un’operazione, cioè, analoga a quella di
un chimico che decompone un corpo nei suoi elementi. Nel primo caso
le premesse sono concepite comeimplicanti, nel secondo comeesplicanti
(spieganti) la conclusione che da esse si deduce;

3. le metafore delsaliree delloscendere, come quando si parla di conseguenze
che “discendono” da dati principi, o dei principi ai quali si “risale”, o come
quando si paragona il “corso” del ragionamento a quello di un fiume, e si
parla di proposizioni che “derivano” (découlent) o “sgorgano” o “erompo-
no” o “emanano” ecc. dalle premesse da cui sono “tratte”. A questo stesso
gruppo, o al precedente, si possono aggregare anche le metafore a base bio-
logica, nelle quali si concepiscono le conseguenze di date premesse come
“generate” dalle medesime o le premesse come delle “radici” o dei “semi”,
ecc.

Una caratteristica del primo gruppo di metafore, di quelle cioè che rappresentano
il dedurre come un “appoggiare” o “appendere” un’affermazione ad un’altra, con-
siste in cìo che esse si prestano a dar corpo a una delle più radicali obbiezioni che
possono essere sollevate contro la deduzione come mezzo di prova, all’obbiezione
cioè che Leibniz qualificava (con un’immagine che si riferisce, come vedremo, al
secondo gruppo di metafore da noi considerate) col nome di “difficultas Pascha-
liana de resolutione continuata”. Questa obbiezione – che certamente Pascal non
è stato il primo a sollevare e che non ha mai cessato di essere enunciata, sotto le
forme pìu diverse, a cominciare da quando il concetto della deduzione come forma
speciale di ragionamento si presentò alla mente dei primi sofisti greci – consiste
nell’osservare che tutti i processi, nei quali si cerca provare qualche affermazione
deducendola da altre, si devono basare in ultima analisi su delle affermazioni che
alla loro volta non possono essere dedotte da alcun’altra, su affermazioni, cioè,

119



che non possono essere provate se non ricorrendo a qualche altro procedimento
(induzione, intuizione, ecc.) di cui la deduzione non può garantire la validit̀a2.
La certezza, quindi, che compete alle conclusioni di un ragionamento deduttivo,
per quanto rigoroso, non può in alcun modo esser ritenuta superiore a quella che
siamo disposti ad attribuire a delle affermazioni non giustificabili per mezzo di
deduzione, di modo che la deduzione, lungi dal dover essere riguardata come il ti-
po dei processi mentali che conducono a conclusioni sicure, sarebbe da riguardare
solo come un mezzo per fare partecipare un maggior numero di affermazioni alla
certezza che, indipendentemente affatto da ogni ragionamento deduttivo, alcune
nostre credenze già possederebbero. Chi deduce non sarebbe quindi unprodutto-
re, ma undistributoredi certezze, un rivenditore al minuto di una merce che la
sua attivit̀a non contribuisce in alcun modo a produrre.

A quali artifici fossero costretti a ricorrere quelli tra i filosofi ai quali premeva
difendere la dignit̀a e il valore probativo della deduzione contro l’obbiezione sud-
detta, si vedr̀a meglio quando passeremo ad esaminare il secondo gruppo di me-
tafore rappresentatrici della deduzione, quelle cioè che potremmo caratterizzare
come le metaforechimiche.

Ciò che per ora importa notareè che, qualunque opinione si possa avere sull’e-
sistenza o no di premesse chenon abbiano bisognodi essere alla loro volta prova-
te, essa non pùo affatto pregiudicare la questione del maggiore o minor valore del-
la deduzione, considerata anche soltanto come mezzo di accertamento delle nostre
cognizioni. Non ostante, infatti, le suggestioni contrarie, derivanti dalle immagini
che rappresentano le premesse come delle “colonne” o degli “uncini” da cui le
conclusioni sono sostenute, i vantaggi che si ricavano, in riguardo alla certezza
delle nostre opinioni, dal riconoscere che una proposizioneè deducibile da altre,
non consistono sempre, né esclusivamente, nel fatto che essa venga in tal modo a
fruire della maggior certezza di cui queste ultime godono. Il caso opposto, quello
cioè nel quale la verit̀a e la certezza delle conclusioni, deducibili da date premesse,
serve ad accrescere e a consolidare la certezza delle premesse medesime, nonè ńe
meno frequente ńe meno importante a considerare. I due vantaggi si riscontrano,
anzi, ben raramente disgiunti l’uno dall’altro, in quanto non v’è ramo di ricerca
(neppure la geometria) nel quale le premesse siano cosı̀ indubitabilmente sicure
da non poter ricevere qualche ulteriore plausibilità dal fatto di condurre a conclu-
sioni approssimativamente verificabili, mentre non v’è nessun fatto (ad eccezione,
forse, delle cosiddettetestimonianze della coscienza, escludenti ogni elemento di
previsione) la cui credibilit̀a non possa eventualmente essere accresciuta dal fatto
di essere in accordo con le conseguenze di qualche teoria anteriormente accettata.
Il che è tanto vero che, quando ci troviamo davanti a fatti eccezionalmente strani
(cioè troppo in contrasto con quelli che le nostre prevenzioni ci condurrebbero ad

2L’obbiezioneè espressa colla massima energia da Aristotele,Analyt. Poster., lib. I, cap. 3

120



aspettare), quelle constatazioni, o testimonianze stesse, che basterebbero a farceli
credere se il suddetto contrasto non sussistesse, sono spesso insufficienti a con-
vincerci della loro realt̀a: come avviene, per esempio, nei casi ai quali si applica
la celebre argomentazione di Hume sui miracoli.

La relazione tra le premesse e le conclusioni di un ragionamento deduttivo
nonè quindi correttamente descritta dal dire che queste siappoggianosu quelle, a
meno che, all’immagine volgare di un oggetto appoggiato a un altro, si sostituisca
l’altra, più generale e più scientificamente precisa, di due corpi che si attraggano e
dei quali quindi ciascuno, quando sia a contatto con l’altro in modo che si eserciti
pressione tra loro, pùo esser riguardato come sostegno dell’altro.

Il domandarsi allora su che cosa poggiano le verità fondamentali, alle quali
un dato ordine di deduzioni dà luogo, apparirebbe non meno irragionevole del
chiedere, per esempio, perché la terra resti sospesa nel vuoto e perché non abbia
bisogno di sostegni che la sorreggano3.

Analoghe osservazioni si applicano all’immagine che rappresenta le conclu-
sioni comeattaccatealle premesse per mezzo delfilo del ragionamento. Anche
con questa immagine, infatti, la diffusione e la comunicazione della certezza sono
concepite come effettuantisi in una sola direzione, cioè dalle premesse alle con-
clusioni: non si tien conto, ciòe, del fatto, che la deduzione può servire anche
allo scopo opposto, allo stesso modo come la corda colla quale si legano tra lo-
ro degli alpinisti in una ascensione pericolosa serve tanto a garantire la sicurezza
dell’ultimo come del primo di essi, o di qualunque altro di quelli che ne sono
avvinti.

I processi deduttivi, nei quali la certezza delle affermazioni, che si prendono
come punto di partenza, prevale su quella delle conclusioni alle quali esse condu-
cono, si qualificano ordinariamente col nome didimostrazioni, mentre quelli nei
quali il contrario avviene, nei quali, cioè, dei fatti sicuri sono riattaccati a premes-
se discutibili, si qualificano ordinariamente col nome dispiegazioni. Ma tanto gli
uni quanto gli altri sono egualmente processi deduttivi, ed in ambedue i casi si
ha egualmente bisogno di tutto l’apparato e di tutti i sussidi dai quali l’operazione
del dedurre pùo essere facilitata e garantita. Si può anzi affermare che l’aver preso
coscienza di cìo – l’aver ciòe riconosciuto che, anche quando le premesse di un
ragionamento deduttivo sono meno certe delle eventuali conseguenze che se ne
traggono, rimane nondimeno importante procedere con rigore, con coerenza, con

3A quei logici poi che, estendendo la stessa immagine del ‘sostegno’ anche al casodell’indu-
zione, vanno cercando il “fondamento” di questa ultima, si potrebbe far notare come un’induzione
con fondamento, cioè per la quale si fosse in grado di addurre qualche ragione “giustificante” la
conclusione che con essa si trae dai fatti osservati, cesserebbe per ciò solo di essere un’induzione,
per diventare unadeduzione(sia pure “appoggiata” a qualche altra induzione anteriore). A meno
di chiamarfondamentidi un induzione i fatti particolari dalla cui constatazione essa prende le
mosse si deve ammettere che l’induzioneè, per definizione, un ragionamentosenza fondamenti.

121



precisione – costituisca una delle principali caratteristiche dell’attitudine del pen-
siero scientifico moderno di fronte a quella tipicamente rappresentata dal pensiero
greco.

Questo infatti, mentre manifestava il massimo ardire costruttivo in quei cam-
pi nei quali, come nella geometria, la certezza del punto di partenza raggiungeva
il massimo grado, nei campi invece nei quali, come nella fisica e nella meccani-
ca, tale fatto non avveniva, non riesciva sollevarsi che di poco (eccetto in parte
nell’astronomia) al di sopra di un empirismo grossolano, incapace di vedere tra i
fatti altre connessioni che quelle che si presentano spontaneamente a chi li osserva
passivamente senza giovarsi di qualsiasi preconcetto ordinatore o selettivo.

Passando ora al secondo gruppo di metafore, e anzitutto a quelle che rappre-
sentano la deduzione come un processo diretto aestrarredalle premesse ciò che vi
è gìa contenuto, la prima osservazione da fareè che anche esse, come quelle del
gruppo precedente, tendono indebitamente a deprimere e sminuire l’importanza
della deduzione rispetto agli altri processi di ragionamento o di ricerca.

Dire infatti che le conclusioni di un ragionamento deduttivo si trovano già, sia
pure implicitamente,contenute nelle premesse, differisce ben poco dal dire che
le prime, non solo non affermano niente di più, ma, anzi, affermano qualcosa di
meno, di quanto nelle premesse stesse si trovi già asserito.

È noto il modo col quale il primo gran teorico della deduzione, Aristotele, ha
tentato di parare a questa obbiezione. Egli ricorre ad un altro paragone, basato
sul suo favorito contrasto traforma e materia. Paragona, ciòe, il lavoro di chi
deduce a quello dello scultore che, pur levando da un masso alcune delle sue parti,
ottiene qualche cosa che vale più del masso medesimo. Se, invece di una statua,
egli avesse parlato d’uno strumento o d’un’arma, per esempio d’una lente o d’un
pugnale, costruiti parimenti col levare, da una data porzione dimateria prima,
delle parti la cui presenza sarebbe d’ostacolo allo scopo al quale lo strumento o
l’arma devono servire, il paragone sarebbe stato ancora meglio adatto a porre in
luce l’ufficio della deduzione come attività organizzatrice delle cognizioni in vista
del raggiungimento di fini determinati, non escluso s’intende quello di guidare alla
ricerca dell’acquisto di nuove cognizioni4.

Il contrasto fra il processo di deduzione e gli altri, puramente o predominan-
temente passivi, di osservazione, di contemplazione, di registrazione dei dati del-
l’esperienza o dell’intuizione, potrebbe infatti essere paragonato a quello che in-
tercede tra le operazioni dicensimento, dirette solo a riconoscere e descrivere lo
stato della popolazione in un dato paese e tempo, e quelle dicoscrizione, aventi
invece in vista di scegliere e determinare quella parte di una data popolazione che
è valida a portare le armi5.

4“La parte val meglio del tutto”̀e uno dei proverbi che più frequentemente ricorrono nei
dialoghi di Platone.

5Sul significato, originariamente militare, del termine greco indicante l’ordinamento deduttivo

122



Ma anche in un altro senso, affatto opposto al precedente, come già si accenǹo
indietro, le immagini riferentisi alconteneresono suscettibili di rappresentare la
relazione fra le premesse e le conclusioni di un ragionamento deduttivo. Si può
cioè riguardare le premesse, dalle quali una data conclusioneè dedotta, non come
includenti o implicanti la conclusione stessa, ma al contrario come gli elementi
più semplicidi cui essa si compone, e nei quali essa può venir risoluta.È l’im-
magine preferita da Platone quando nelTeeteto(206–8) paragona le premesse
fondamentali delle singole scienze alle lettere dell’alfabeto (stoiqe�a), dalla cui
combinazione risultano le sillabe, le parole, le frasi. Ed era naturale che, come lo
dimostra il titolo stesso dell’opera d’Euclide, questa immagine trovasse speciale
favore fra i geometri, in quanto nessun’altraè cos̀ı atta a ribattere l’obbiezione di
cui abbiamo parlato indietro. Alla luce, infatti, di questo paragone, tale obbie-
zione compare come poco meno assurda di quella che si volesse sollevare contro
l’ingegno o l’originalit̀a di un poeta osservando che tutte le parole da lui adoperate
sono gìa registrate nel dizionario6.

A questo notevole vantaggio che la rappresentazione, che abbiamo chiamata
chimica, della deduzione offre di fronte agli altri modi di rappresentazione, prima
esaminati, si contrappone tuttavia un inconveniente cheè interessante notare. Es-
sa tende ciòe a fare attribuire alla distinzione tra veritàsemplicie verit̀acomplesse
un valore assai superiore a quello che essa merita, e a presentare come l’ideale
supremo della ricerca scientifica la determinazione di verità assolutamentepri-
mordiali, indecomponibili, atomiche, atte a generare tutte le altre mediante i loro
vari aggruppamenti.

È nel Leibniz soprattutto che questa idea si presenta sotto la forma più classica,
ed è noto il suo paragone delle verità ai numeri, ciascuno dei quali, se nonè un
numero primo esso stesso,è sempre decomponibile, e in un solo modo, in una
determinata serie di fattori primi.

Si viene con cìo a perdere di vista che, alla domanda se una data proposizione
sia dimostrabile o no, si può dare diversa risposta a seconda della scelta che si fac-
cia delle altre proposizioni di cui si intende permettere l’uso nella dimostrazione
che se ne richiede. Il che vuoi dire che lasemplicit̀a o complessit̀a di una data af-
fermazione sono qualche cosa di estremamente relativo, qualche cosa che dipende
dal proposito al quale l’affermazione stessa si riferisce, dal luogo dove la si enun-
cia, dall’indole della trattazione di cui fa parte, ecc. Se si vuol quindi continuare

di una data trattazione,̀e da vedere l’interessante monografia di H. Diels,Elementum, Teubner,
1899.

6Sull’origine della parola latina scelta (da Lucrezio e da Cicerone) per tradurre il termine greco
stichium, lo stesso Diels ha un’ipotesi ingegnosa che può sembrar strana a chi non conosca le prove
che egli adduce per sostenerla. Conelementai latini avrebbero indicato originalmente i pezzetti di
avorio (elepenta, elephanta) di cui si servivano gli intarsiatori. Anche Quintiliano parla (I, I. 26)
delle “eburneas literarum formas” che erano in uso per insegnare l’alfabeto ai bambini.

123



a parlare della deduzione come di un’analisi, bisogna ben tener presente come le
propriet̀a di cui tale analisi gode sono ben diverse da quelle proprie dell’analisi
chimica, nella quale non potrebbe certamente presentarsi il caso che, tra i compo-
sti di un dato corpo, si trovassero anche gli elementi di cui esso si compone.È da
notare, a tale riguardo, la perfetta analogia tra il processo di deduzione e quello di
“definizione”. Il domandare se una data proposizioneè dimostrabile o no, o se un
dato concettòe definibile o no, senza indicare, nel primo caso quali sono le pre-
messe che si accettano, e, nel secondo, quali sono i concetti che si presuppongono
dati, non ha maggior senso del domandarsi se un dato corpo si muove o sta fermo,
senza indicare quali sono gli altri corpi dai quali intendiamo considerare le sue
successive distanze. Il concetto della definizione come un processo di decompo-
sizione, o analisi, delle nozioni nei loro elementi più semplici e pìu generali porta
immediatamente a porre in contrasto la relazione in cui questi si trovano, di fronte
alle nozioni che concorrono a costituire, con quella,inversa, in cui si trovano inve-
ce gli individui, rappresentati da un dato concetto, di fronte a quelli, più numerosi,
rappresentati dai concetti più generali mediante i quali essoè definito. Di qui la
distinzione, tanto importante nella logica, tral’estensionee lacomprensioned’un
dato concetto, cosı̀ chiaramente caratterizzata già da Aristotele7.

Anche le metafore del terzo gruppo, quelle cioè che qualificano il passare
dalle premesse alla conclusione come undiscendere, e il ricercare le premesse
d’una conclusione come unascendereo unrisalire, hanno questo di comune con
quelle del tipo ora esaminato, che esse sono applicabili a rappresentare, oltre che
il processo di deduzione, anche quello di definizione. Questoè infatti spesso
caratterizzato anche come consistente nel risalire dalle intuizioni particolari ai
concetti pìu generalisottoi quali esse rientrano.

Di questa ultima immagine noǹe che una variante quella rappresentata dal co-
sidettoalbero di Porfirio, nel quale le successive diramazioni, che si staccano dal
tronco, rappresentano le nozioni sempre più determinate che si ottengono intro-
ducendo gradualmente, nella classe più generale e comprensiva possibile, quella
cioè delle cose esistenti, un numero sempre più grande di specificazioni e quali-
ficazioni, finch́e si arrivi alle nozioni corrispondenti ai singoli individui o a dati
fatti particolari.

Un inconveniente non trascurabile che sorge da questo doppio impiego delle
metafore dei due ultimi gruppi sopra considerati, dal fatto cioè che esse servono,
nello stesso tempo, a esprimere le relazioni tra le premesse e le conclusioni e quel-
le tra una nozione e le altre più generali che vi sono comprese, sta in ciò, che esse
vengono in tal modo a favorire l’idea che il dedurre sia unpassare dal generale

7“t¨ e¥dh to§ g�nouc fas­n e�nai mor�a... t« g�noc to§ e¥douc ka­ m�roc l�getai...”
Metafisica, lib. IV, cap. 25. [“ Le specie sono dette essere parti del genere... il genere anche detto
parte della specie...”].

124



al particolare, e a far riguardare la maggior generalità delle premesse di fronte
alle conclusioni come una caratteristica essenziale del ragionamento deduttivo.È
difficile spiegare per quale altra via questo modo di concepire la deduzione pos-
sa avere acquistato favore quando si pensa alla frequenza con la quale i processi
dimostrativi in cui avviene precisamente il contrario (nei quali cioè le conclusio-
ni comprendono alcune delle premesse come casi particolari) si presentino nella
scienza deduttiva per eccellenza, la matematica8.

Per quanto tuttavia riguarda le immagini che rappresentano la deduzione come
unascendereai principi, il suddetto inconvenientèe largamente compensato dalla
corrispondenza che esse stabiliscono tra la condizione di chi si colloca al “punto di
vista” dei principi generali, e quella di chi, osservando un panorama da un’altura,
è in grado di riconoscere con un solo sguardo, fra le varie parti e regioni che gli
stanno davanti, delle relazioni che sfuggirebbero, o non potrebbero esser rilevate
che con molta fatica, da chi si trovasse più basso.

Un concetto analogòe anche espresso dalle frasi che caratterizzano il pro-
cesso di dimostrazione, o di spiegazione, come un processo di rischiaramento
(Erklärung), in quanto anche la presenza della luce ha l’effetto di render possibi-
le ad un tratto il riconoscimento delle posizioni rispettive degli oggetti illuminati,
posizioni che in mancanza di essa non potrebbero essere determinate che con l’as-
soggettarsi agli urti e alle collisioni accompagnanti inevitabilmente i tentativi di
mettersi successivamente in contatto con ciascuno di essi.

Di fronte a quest’ultima metafora, tuttavia, quella prima considerata delsalire
presenta il vantaggio di suggerire, oltre al concetto di vedere, anche quello del
comandare e del potere, come quando si parla di alture dalle quali sidominauna
data regione (a commanding view).

8Il campo stesso della logica pura ne offre esempi tipici, comeè stato recentemente rilevato
dal Couturat (Congr̀es de Geǹeve).

125



X

La ricerca dell’impossibile

Pubblicato su “Leonardo”, a. III, ottobre–
dicembre 1905.

Cercare quali conseguenze si devono accettare quando si ammettano date pre-
messe, e cercare invece quali premesse possano essere accettate o rifiutate da chi
intenda raggiungere date conclusioni, sono due questioni che si possono in cer-
to modo qualificare l’una come inversa dell’altra, nello stesso senso in cui, per
esempio, in matematica le questioni di integrazione sono dette inverse di quelle di
differenziazione.

A conferire alla seconda di esse il carattere di una questioneinversacontribui-
sce anche il fatto che essa, come appunto la maggior parte delle questioni inverse
considerate dai matematici, non ammette una soluzione unica. Una stessa conclu-
sione pùo essere ottenuta per vie diverse, essere cioè dedotta nello stesso tempo
da diversi gruppi di premesse. Non si può quindi, e cìo neppure nel caso più sem-
plice in cui le premesse siano due soltanto (sillogismo), determinare quali, o di
che forma, esse devono essere, quando sia data la conclusione, allo stesso modo
come date le due premesse si determinerebbe la conclusione che da esse deriva.

Le sole norme che si possono stabilire in proposito sono quelle che si rife-
riscono, non gìa alla forma o al contenuto delle premesse medesime, ma tutt’al
più a qualche loro carattere generico e al loro appartenere a qualche classe di
affermazioni piuttosto che a qualche altra.

È di questo genere, ad esempio, la nota regola della logica scolastica secon-
do la quale “la conclusione segue sempre la parte peggiore”. Con essa infatti si
afferma che in un sillogismo, la cui conclusione sia una proposizione generale
affermativa, le premesse non possono a meno che essere anch’esse ambedue ge-
nerali ed affermative. Un altro esempioè fornito dalle regole relative ai cosı̀ detti

126



sillogismi “modali”, alle quali, nell’esposizione originaria della logica aristoteli-
ca, era data un’importanza ben maggiore di quella che si dà loro nelle trattazioni
moderne di logica deduttiva.

Tra i processi riguardanti la ricerca delle premesse capaci di dar luogo a una
data conclusione, il più sempliceè quello indicato col nome di “induzione”, in
quanto esso mira alla scoperta di proposizioni generali le quali devono appunto
soddisfare alla condizione di avere come loro conseguenza immediata i fatti sui
quali la induzionèe detta “basarsi”.

L’induzioneè stata quindi giustamente qualificata dal Whewell (e molto prima
di lui dal Leibniz) come un processo di “deduzione inversa”. La sola differenza,
tra essa e gli altri processi più complicati diricerca delle premesse, consiste infatti
in ciò che nel caso dell’induzione, per passare dall’ipotesi che ne rappresenta il ri-
sultato ai fatti che ne sono il fondamento, basta un solo sillogismo; negli altri casi
di “deduzione inversa”, invece, l’intervallo tra l’ipotesi e i fatti esige, per essere
superato, il sussidio di una catena o serie più o meno lunga di argomentazioni e
di sillogismi, serie che spesso si trova già costruita in antecedenza, come avviene
per esempio in quei rami della fisica, nei quali le conseguenze delle varie possi-
bili ipotesi sono gìa fornite dal calcolo o dall’applicazione di teorie matematiche
svolte indipendentemente da tale loro impiego.

Se l’attitudine mentale del geometra che, proponendosi di dimostrare un teo-
rema, va in traccia del “principio ond’egli indige” sembra cosı̀ diversa da quella
del fisico che, di fronte a dati fatti, va costruendo o tentando le varie ipotesi che
potrebbero servire a spiegarli,è solo perch́e si dirige troppo l’attenzione sulla cir-
costanza che i principi che il primo cerca sono, nel caso più ordinario, gìa elencati
e, per cos̀ı dire, gìa messi a protocollo da lui o dai suoi colleghi, mentre il fisicoè
molto spesso costretto nelle sue ricerche ad enunciare anche principi o ipotesi che
nessuno aveva formulato o immaginato avanti di lui.

È d’altronde curioso il fatto, che quello appunto, tra i procedimenti seguiti dai
matematici, che più si avvicina a essere, al contrario, una deduzione “diretta”,
quello nel quale la ricerca delle premesse cede il posto alla ricerca delle conclu-
sioni di premesse date,è quello che ordinariamente si qualifica come di deduzione
“indiretta”, il processo, ciòe, cos̀ı detto di riduzione dell’assurdo.

Un effetto della indeterminatezza propria, come s’è visto, alle questioni che
fanno capo alla ricerca delle premesse d’una conseguenza data,è il rilievo che,
nella trattazione loro, assume il confronto dei vari possibili modi di raggiungere
un dato risultato e la considerazione dei criteri da cui la scelta dell’uno o dell’altro
di tali modi pùo venire guidata o limitata.

Un esempio di cìo, nel campo della matematica,è fornito dalla preoccupazione
di far dipendere la prova di date proposizioni da alcuni piuttosto che da altri degli
assiomi o postulati che stanno a base dell’intera trattazione: preoccupazione che
si manifesta fino dai primi inizi della trattazione teorica della geometria, a causa

127



soprattutto del diverso grado di evidenza o di fiducia attribuito ai diversi assiomi
o postulati che si ammetteva di potere adoperare.

E noto, per esempio, come già in Euclide si presenti la tendenza a differire e
a sminuire il pìu possibile l’impiego del celebre postulato che da lui ha preso il
nome. Conclusioni, che per mezzo di questo si potrebbero ottenere nel modo più
semplice e diretto, si trovano da Euclide spesso stabilite per vie assai più lunghe e
complicate al solo scopo di evitarne l’impiego.

Questo stesso esempio serve anche a mettere in luce un altro tipo ancora più
importante di questioni cui può dar luogo la ricerca delle premesse atte a portare a
una data conclusione: voglio dire le questioni riferentisi allapossibilit̀a o impos-
sibilità di ottenere una data conclusione senza fare appello a una premessa data o
a una data classe di premesse.

È noto infatti come la prima questione di questo genere che abbia trovato la
sua soluzione nel campo della geometriaè appunto quella relativa alla possibilità
o impossibilit̀a di rendere indipendenti dall’accettazione del suddetto postulato
l’insieme delle proposizioni che Euclide dimostra col sussidio di esso.

Ed è pure noto come le questioni di questo tipo, quelle cioè riguardanti la
“necessit̀a” (nel senso di “indispensabilità”) di date ammissioni per giungere a
date conclusioni, hanno assunto un rilievo caratteristico nelle recenti ricerche sui
principi dell’algebra e della geometria, ricerche aventi precisamente per scopo
principale la separazione delle varie serie di conseguenze dovute in particolare a
ciascuna delle ipotesi o dei vari gruppi di ipotesi sui quali si fondano le singole
teorie, nonch́e la prova della “compatibilit̀a” o reciproca indipendenza delle varie
ammissioni prese in ciascun caso per punto di partenza.

Il metodo seguito dai matematici nella soluzione di tali questioni non differisce
sostanzialmente da quello che dal Leibniz era già stato indicato come proprio a
stabilire la compatibilit̀a dei diversi elementi di una stessa nozione o concetto
complesso.

Tale metodo consiste nell’andar cercando dei casi o delle interpretazioni par-
ticolari per le quali la proposizione, che si vuol dimostrare non essere deducibile
da date altre, cessa di essere vera mentre nello stesso tempo continuano a esserlo
tutte le premesse da cui la si vorrebbe dedurre. Se a ciò si riesce se ne conchiude
che la proposizione in questionenon pùo venir dedotta da queste ultime, perché
se cìo fosse essa sarebbe vera in tutti i casi in cui quelle lo fossero.

L’applicazione di questo metodo alla prova della indimostrabilità del postulato
d’Euclide era gìa stata del resto preceduta dal suo impiego alla soluzione di ana-
loghe questioni, nel campo della logica formale, per opera di Gerolamo Saccheri
(Logica demonstrativa, Torino, 1697).

Tra le applicazioni posteriori al suo impiego nella questione geometrica sopra
indicata,è da notare in primo luogo quella che ne ha fatto E. Schröder nella sua
discussione con Ch. S. Peirce, relativa alla possibilità di dedurre la completa

128



propriet̀a “distributiva” del prodotto logico dalle altre proprietà fondamentali delle
operazioni della logica simbolica.

Presso i cultori dell’indirizzo di ricerche logiche iniziate dal Peano, l’uso e la
costruzione di esempi per mostrare l’indipendenza di date proposizioni da altre ha
finito per assumere l’importanza d’uno strumento ordinario e indispensabile per
l’elaborazione di qualsiasi teoria deduttiva perfettamente rigorosa (Padoa, Pieri,
Vacca, Huntington, Veblen).

Ma se nel campo degli studi di logica e di matematica il suddetto metodo si
presenta come il più potente e sicuro per accertarsi dell’insolubilità di determinati
problemi, e per farci evitare il disperdimento di forze cui può dar luogo la fiducia
o anche solo il dubbio di poterli risolvere, esso nonè tuttavia il solo col quale i
vantaggi di questa stessa specie possano essere ottenuti.

Della possibilit̀a di giungere anche per altra via a conclusioni di tal genere ci
fornisce un saggio eccezionalmente interessante il volume recentemente pubbli-
cato da G. E. Moore, sui principi della morale1. Riassumer̀o qui la parte del suo
contenuto che si riferisce alla questione generale che ci interessa.

A ben comprendere il carattere delle argomentazioni alle quali il Moore ap-
poggia la sua tesi, da lui formulata dicendo “che le proposizioni etiche sono inca-
paci di essere provate o confutate” e che in favore di esse non si può addurre alcu-
na “relevant evidence”, gioverà ricorrere ancora una volta ad un esempio desunto
dalla geometria.

È nota la distinzione tra le varie specie di proposizioni fondamentali della geo-
metria, gìa espressa dai greci coll’opporre ipostulatiagli assiomi;intendendo per
postulatile proposizioni in cui si afferma (o si domanda che si conceda) la possi-
bilit à di eseguire date costruzioni; perassiomiinvece le proposizioni nelle quali si
asserisce soltanto che una figura, corrispondente a qualche data condizione, dato
che fosse costruibile, godrebbe di tale o di tale altra proprietà.

Una delle conseguenze più importanti di questa distinzionèe quella di porre
in vista come la soluzione di quelle questioni geometriche, in cui ciò che si do-
mandàe di costruire una figura che soddisfi a condizioni date (problemi),non pùo
venire effettuata senza che si faccia appello, direttamente o indirettamente, auna
almenodi quelle, tra le proposizioni fondamentali, che appartengono alla classe
dei “postulati”. Col solo impiego, infatti, degli “assiomi” si potrà giungere tutt’al
più a dimostrare che per costruire la figura cercata,basterebbe saperne costruire
qualche altra, o in altre parole che la costruzione che si vuole effettuareè riduci-
bile a qualche altra costruzione o serie di altre costruzioni. Ma, per conchiudere
da cìo che la costruzione in questione sia effettuabile, occorrerebbe inoltre prova-
re che siano effettuabili le costruzioni alle quali essaè stata cos̀ı ridotta. A meno
dunque che questo processo di riduzione continui indefinitamente, nel qual caso

1G. E. Moore,Principia Ethica, Cambridge, University Press, 1903.

129



il problema non potrebbe certamente riguardarsi come risolto, si dovrà finire per
far ricorso ad ammissioni che riguardino l’effettuabilità di qualche costruzione,
per far ricorso ciòe, oltre che agli “assiomi”, anche a uno almeno dei “postulati”
messi a base della trattazione.

Affatto analogoè il caso nelle questioni etiche. Al posto delle domande rela-
tive alla costruzione di una data figura, compaiono qui le asserzioni riguardanti la
desiderabilit̀a di qualche fatto od oggetto. E allo stesso modo come a risolvere in
geometria un problema di costruzione occorre il concorso di due specie di propo-
sizioni: da una parte ciòe quelle in cui si asserisce che la costruzione domandata
sarebbe eseguibile se altre lo fossero, e d’altra parte quelle in cui si asserisce che
queste altre sono effettuabili, cosı̀ anche in etica, per provare qualsiasi proposi-
zione affermante la desiderabilità di qualche fatto od oggetto, non può bastare
l’impiego di proposizioni affermanti soltanto che qualche cosa serve a qualche
dato scopo, ma occorre inoltre che si provi che questo altro scopo sia esso stesso
desiderabile. E poich́e anche per la prova di quest’ultima proposizione la stessa
osservazione si può ripetere, non si pùo a meno che far capo a qualche proposizio-
ne nella quale la desiderabilità di qualche fatto o oggetto venga affermata senza
prova, a proposizioni ciòe in cui cìo che si asseriscèe qualche nostrovolere, allo
stesso modo come coi postulati della geometria si afferma qualche nostropotere.

La tesi del Moore coincide sostanzialmente, come si vede, con quella che si
trova formulata dallo Stuart Mill (Utilitarianism) colla seguente frase che il Moore
appunto riporta: “Le questioni di fini non possono essere assoggettate ad alcuna
prova diretta (are not amenable to direct proof). L’unico modo di provare la bontà
o desiderabilit̀a di qualche cosa consiste nel mostrare che essa serve di mezzo a
qualche altra cosa che si ammetta essere buona o desiderabile senza bisogno di
prova”.

Non sarebbe senza interesse un raffronto tra queste espressioni e quel passo
dellaMetafisicadi Aristotele (lib. I minore, cap.II) nel quale si afferma l’impos-
sibilità di risalire indefinitamente nella catena di quelle che si chiamano le “cause
finali”, e la irriducibilità di queste agli altri tre tipi di cause da lui distinti.

Tra le opere pìu recenti nelle quali i vantaggi dell’impiego della distinzione
sopraindicata alle trattazioni etiche si presentano in modo particolarmente chiaro,
sono da porre, oltre il classico lavoro del Sidgwick (Methods of Ethics), al quale
il Moore si riattacca direttamente, anche quelli del Brentano (Psychologie vom
empirischen Standpunkt. Vom Ursprung sittlicher Erkenntnis). Di quest’ultimo il
Moore dichiara aver preso conoscenza solo quando le linee generali del suo lavoro
erano gìa stabilite.

La stessa distinzione si trova anche frequentemente applicata dagli economi-
sti alla determinazione della propria sfera di competenza di fronte a quella del
legislatore o del moralista. Recentemente essa ha trovato un’espressione partico-
larmente energica nell’opera di Otto Effertz:Arbeit und Boden(Berlino, 1887),

130



il cui capitolo d’introduzionèe dedicato appunto a far rilevare come nessuna con-
clusione, affermante che qualche cosaè desiderabile o giusta, può essere ottenuta
come conseguenza di un sillogismo, senza che l’una o l’altra delle premesse di
questo consista in una affermazione in cui qualche altra cosaè affermata essere
giusta o desiderabile: “ogni giudizio pratico concreto deriva quindi da una doppia
sorgente” e si presenta in certo modo come una risultante di ambedue. Da giudizi
semplicemente teorici non si può dedurre nessuna conclusione pratica” (p. 16).

Quelli che qui l’Effertz chiama “giudizi teoretici” (theoretische S̈atze), in op-
posizione alle proposizioni in cuiè affermata la desiderabilità o giustizia di qual-
che atto o fatto, sono indicati dal Moore col nome di “giudizi causali” o “verità
causali”, in quanto cìo che con essi si affermàe appunto soltanto la dipendenza
di dati fatti da altri, oppure la necessità o inutilità della presenza di dati fatti per
l’esistenza o la produzione di altri fatti.

Che le scienze, in quanto si distinguono dalla semplice memoria o registrazio-
ne storica di fatti gìa avvenuti, non si compongano d’altro che di “giudizi causali”
nel senso sopraddetto, di proposizioni cioè nelle quali date circostanze o date ope-
razioni sono dichiarate essere condizioni necessarie o sufficienti per l’ottenimento
di dati risultati,è un fatto nel cui riconoscimento si trovano singolarmente d’ac-
cordo i pìu grandi filosofi dell’antichit̀a con quelli tra i pensatori più recenti che
si sono spinti pìu innanzi nell’analisi delle operazioni intellettuali e dei metodi
scientifici. Cìo cheè detto in proposito da Platone (per esempio nelLachetee
nel Teeteto) coincide perfettamente con ciò che si trova espresso, per quanto sot-
to forma diversa, negli scritti dei migliori moderni teorici della conoscenza, per
esempio da E. Mach col dire che le leggi scientifiche non esprimono che delle li-
mitazioni alle nostre aspettative (cfr. il suo recente volumeErkenntnis und Irrtum,
p. 442), da A. Naville col qualificarle come delle “proposizioni condizionali”, da
Ch. S. Peirce coll’asserire che esse non hanno altro senso che quello che risulta
dalle previsioni alle quali ci porta la loro accettazione.

Il Moore si domanda a quali cause sia da attribuire il fatto che la maggior parte
dei sostenitori di quelle teorie etiche che egli comprende sotto la denominazione
di “naturalistiche” (utilitarismo, evoluzionismo, ecc.) non si accorgano dell’in-
compatibilit̀a che sussiste tra le conclusioni esposte sopra e la fiducia che essi
hanno di poter “fondare” dei sistemi di morale sui semplici risultati delle ricerche
scientifiche, o, in generale, di poter dedurre ciò che “dovrebbe essere” dal solo
esame di “cìo cheè”.

Tra tali cause egli crede che sia da porre in primo luogo la tendenza, comu-
ne del resto alla maggior parte dei moralisti, a far consistere il compito dell’etica
nella determinazione non tanto di ciò chesarebbe bene che fosse(what ougbt to
be) quanto invece d̀ı ciò chesarebbe bene che fosse fatto(what ought to be done).
Poich́e infatti le azioni sono ordinariamente giudicate buone o cattive, giuste o
ingiuste, a causa dei loro effetti reali o preveduti (intenzioni), e poiché il determi-

131



nare quali siano questi effettiè una questione che nel caso più usuale appare come
assai pìu importante a esser discussa, e sulla qualeè assai pìu difficile di trovarsi
d’accordo che non su quella della giustizia, o bontà, o desiderabilit̀a degli effetti
medesimi,̀e più che naturale che la preoccupazione di stabilire dei criteri per l’ap-
prezzamento o la giustificazione di dati modi di agire, o di date norme di condotta,
abbia spinto i moralisti a rivolgere l’attenzione predominantemente al calcolo del-
le conseguenze di dati atti, e a ridurre cosı̀ l’ufficio della morale soprattutto alla
trattazione di questioni dello stesso genere di quelle che nei vari campi di ricerca
si propongono i tecnici e gli scienziati.

Ora se, in questa parte dell’etica, come dovunque si tratti non di ciò che si
desidera come fine, ma di ciò che si desidera solo come mezzo o in vista di qualche
cosa d’altro, il domandare e ricercare delle prove di fatto di quanto si afferma non
è meno ragionevole di quanto lo sia in qualunque altro campo di ricerca scientifica,
ben diversòe il caso per le questioni riferentisi invece alla valutazione dei fini, alla
determinazione dei criteri ultimi del bene e del male o di ciò cheè desiderabilein
se stesso, indipendentemente cioè da qualsiasi ulteriore sua conseguenza.

In questo campo, osserva il Moore, non solo il domandare delle prove ma
anche l’esigere una definizione di quello che si vorrebbe provato equivale a scam-
biare la questione di cui si tratta con altre affatto diverse e dalla cui soluzione essa
non dipende affatto: “If I am asked: What is good? my answer is that good is
good, and that is the end of the matter. If I am asked:How is good to be defined?
my answer is that it cannot be defined, and that is all I bave to say about it”(p. 6).

Risposte analoghe a queste sono del resto costretti a dare anche i cultori delle
scienze fisiche quando la parola, di cui si domandi il significato, sia il nome di
alcuna tra quelle sensazioni o esperienze elementari di cui non si può acquistare
alcuna cognizione se non col provarle o col ricordarsi di averle provate. Come
rispondere, per esempio, a un cieco che domandi che cosaè la luce?

Il procedimento seguito assai spesso nelle scienze fisiche e che consiste nel
cambiare senz’altro il senso delle parole di questo genere, costruendone (come si
è fatto, per esempio, del calore coll’adoperare il termometro come mezzo di deter-
minarlo) una definizione avente rapporto soltanto adalcunedelle conseguenze o
degli effetti accompagnanti la qualità in discorso, non sembra al Moore legittimo
nel caso della morale. Con esso si verrebbe, infatti, non solo a fare astrazione
precisamente da quelle qualità di cui è speciale ufficio della morale il tener con-
to, ma anche a pregiudicarne, come si fa appunto dai seguaci delle varie scuole
edoniste, la questione di fondamentale importanza: se le cose che noi qualifichia-
mo come buone o desiderabili abbiano effettivamente qualchealtra propriet̀a in
comune oltre quelle espresse dalle dette parole.

A tale questione il Moore crede si deva rispondere in senso negativo: “things
which are good do not owe their goodness to their common possession of any
other properties”(p. 38).

132



La posizione che il Moore prende a questo riguardo, di fronte a quelli che
assegnano a scopo dell’etica la determinazione di un unico fine supremo, di una
formula unica, di un criterio “oggettivo” per distinguere ciò cheè bene deside-
rabile da cìo che non loè, ha qualche analogia con quella cheè assunta anche
da H. Brewster nei suoi scrittiL’ âme p̈aienne.- The theory of anarchy and of law
(London, 1887).

Ambedue si accordano nel riconoscere quanto poco sia ragionevole il credere
che gli stessi criteri di economia e le stesse esigenze di unificazione, di sempli-
ficazione, di riduzione al minimo numero, cui conviene si uniformi ogni ricerca
riferentesi ai mezzi e agli strumenti di azione, quindi in particolare ogni ricerca
scientifica, conservino la stessa ragion d’essere anche nel campo dei “fini”, co-
me se a quella che si chiama legge del “minimo mezzo” dovesse corrispondere
una legge del “minimo fine”, e come se la tendenza stessa a ridurre al minimo gli
sforzi per l’ottenimento dei fini che ci proponiamo, o ci possiamo proporre, non
trovasse appunto la sua principale giustificazione in ciò: che essa favorisce e ren-
de compatibile il simultaneo e sempre più completo raggiungimento di un numero
crescente di essi.

Più assai che a quella degli scienziati che si propongono la descrizione, spie-
gazione, previsione di ciò cheè o sar̀a, l’attitudine del moralistàe riguardata dal
Moore come affine a quella del poeta e dell’artista. Mentre infatti per lo scienziato
l’impiego stesso dell’immaginazionèe sempre subordinato e connesso, per quan-
to non sempre direttamente, allo scopo di darci, di quella che si chiama realtà,
una rappresentazione più esatta e sicura che sia possibile, di rendere cioè le nostre
previsioni sempre più corrispondenti agli oggetti o ai fatti a cui si riferiscono, il
moralista, in quanto almeno si propone la scelta e la valutazione di ciò cheè de-
siderabile come fine e non solo come mezzo a qualche fine ulteriore, non si trova
limitato da alcuna preoccupazione di questo genere.

Nessuna pretesa sarebbe meno ragionevole e meno scientifica di quella di
inibirgli, sia pure in nome della ragione e della scienza, la contemplazione e la
rappresentazione di situazioni ideali, o puramente fantastiche, pel fatto solo che
esse non siano abbastanza probabili o che non si possano additare i mezzi per
realizzarle.

Il confronto tra cìo cheè possibile o ritenuto tale e ciò cheè solamente imma-
ginabile, l’apprezzamento dei sogni, la costruzione di utopie, sono parti integranti
e non meno importanti dell’attività sua di quanto sia l’esame dei vari modi e delle
varie direzioni nelle quali la realtà pùo venire modificata, e di quanto non sia il
bilancio dei vantaggi e degli inconvenienti che ciascuna delle possibili alternative
presenta.

I progressi stessi della scienza sono valutati dal moralista non solo in ragione
dell’accrescimento di portata e di potenza che essi conferiscono all’azione e alla
volont̀a dell’uomo, non solo come aprenti nuove vie d’accesso a ideali preesisten-

133



ti, ma in ragione anche dell’allargamento che per essi viene a subire l’orizzonte
delle nostre aspirazioni (ignoti nulla cupido), e per l’attitudine loro a suggerire
sempre pìu ammirabili “Atlantidi” e sempre pìu luminose “Citt̀a del sole”.

134



XI

La pi ù recente definizione della
matematica

Pubblicato su “Leonardo”, a. II, giugno
1904.

È stata data da B. Russell (“International Monthly”, IV, I, p. 84) e consiste nel
dire che la matematicàe una scienza nella quale non si ha mai bisogno di sapere
se quello che si dicèe vero, e neppure di sapere di che cosa si parla. Ha tutto
l’aspetto di un paradosso e anzi d’un enigma: edè quindi tanto pìu interessante
far vedere come essa corrisponda nel modo più esatto al concetto che si fanno
della matematica quelli tra i suoi cultori contemporanei che si sono preoccupati di
domandarsi in che cosa essa differisca dalle altre scienze.

E un fatto che non manca di un certo lato umoristico questo, che mentre dai fi-
losofi delle varie scuole si continua più che mai a discutere su quella che chiamano
la naturadelle cognizioni matematiche: se queste siano “apriori ” o “a posterio-
ri ”, se siano “verità necessarie” o “ contingenti”, “ analitiche” o “ sintetiche”, ecc.,
i matematici, dal loro canto, non solo si disinteressano affatto da questo genere di
questioni, ma sono sempre più indotti a riguardare anche la questione stessa della
verità o della falsit̀a delle affermazioni, che essi enunciano, come affatto estranea
alla sfera delle proprie attribuzioni, come una questione dalla quale non dipende
affatto l’interesse o l’importanza che essi attribuiscono alle proprie ricerche. Essi
tendono sempre più a far consistere lo scopo di queste, non nel determinare quali
delle affermazioni che prendono a consideraresianovere o false, ma nel ricercare
quali fra essedovrebbero essere verese altre lo fossero, o perché altre lo siano:
nel determinare, ciòe, quali supposizioni occorrerebbe, o basterebbe, fare per po-

135



ter giungere a tali o tali altre conclusioni, o a quali conclusioni si sarebbe condotti
se si volessero ammettere tali e tali altre supposizioni.

Che queste ultime siano poi vere o false, che esse siano più o meno conformi
alla “realtà”, è una circostanza alla quale i matematici sono disposti ad attribui-
re sempre minor peso. Essi non negano, naturalmente, che una tale circostanza
possa avere la sua parte nel far decidere quali siano le supposizioni delle cui con-
seguenzeval la penadi occuparsi. Ma essi non la riguardano né come la sola ńe
come la principale delle circostanze di cui conviene tener conto a tale riguardo.
Soprattutto essi sono lontani dal credere che la sua presenza sia indispensabile per
rendere un insieme di supposizioni atte a servire da punto di partenza di una teoria
scientifica.

Per le esigenze stesse che sono imposte dalla sua applicazione alle scienze fi-
siche e meccaniche, la matematica si arricchisce ogni giorno di nuove ipotesi o
premesse, che, per quanto suggerite dalla osservazione o dagli esperimenti, cor-
rispondono a vere deformazioni, o falsificazioni, dei fatti reali, effettuate in vista
appunto di rendere lo studio di questi accessibile ai potenti mezzi di cui dispone
il calcolo e la rappresentazione geometrica. E tali deformazioni o falsificazio-
ni, ben lungi dall’essere riguardate come degli espedienti eccezionali ai quali sia
necessario ricorrere a causa di qualche limitazione inerente all’esercizio delle no-
stre facolt̀a intellettuali, sono riconosciute sempre più come condizioni normali e
indispensabili di qualsiasi specie di attività razionale.

Quel metodo stesso che si chiama delle “approssimazioni successive”, e che
consiste nel correggere gradatamente i risultati di investigazioni teoriche tenendo
conto d’un numero sempre crescente di circostanze che complicano il fenome-
no da studiare, presuppone come preliminare indispensabile un processo inverso,
consistente invece nel semplificare artificiosamente i fatti che si vogliono sottopor-
re a studio, spogliandoli della più gran parte dei caratteri che essi effettivamente
presentano e cercando di determinare come essidovrebbero comportarsise essi
fossero quali li supponiamo, cioè se essi fossero diversi da quel che sono.

Le ipotesi, che in tal modo vengono a essere costruite, non soltanto non ces-
sano di essere accettabili per il fatto di essere false, ma si presentano al con-
trario come tanto più atte a servire al loro scopo quanto meno esse sono vere,
quanto pìu cioè sono numerosi i caratteri che esse riescono a trascurare nella
rappresentazione, convenzionale e schematica, che ci danno dei fatti ai quali si
riferiscono.

Né i casi di questo tipo sono i soli nei quali la preferenza per una data ipotesi
matematica si presenti come determinata e giustificata da motivi non aventi alcun
rapporto colla sua verità o colla sua maggiore o minore conformità ai fatti “reali”.

Non meno istruttivo a questo riguardoè quello offerto dalle nuove ricerche
cosiddette digeometria non euclidea.̀E noto infatti come lo sviluppo di queste
ultime abbia condotto a riconoscere come alcuni almeno degliassiomi, che stanno

136



a base della trattazione tradizionale della geometria, potevano anche essere sosti-
tuiti da altri, i quali affermassero precisamente il contrario, senza che per questo
venisse meno la possibilità di costruire un edificio teorico altrettanto coerente ed
armonico in tutte le sue parti quanto quello costruito sugli antichi fondamenti, e
non meno di esso compatibile colle constatazioni sperimentali, dati gli stretti li-
miti entro ai quali queste sono inevitabilmente confinate. Edè diventata ormai
banale la frase, ripetuta recentemente anche dal Poincaré, che il domandarsi se la
geometria euclidea sia vera o non vera, in confronto alle altre geometrie che si po-
trebbero costruire e adottare in suo luogo, ha cosı̀ poco senso come il domandarsi
se siapiù veroil sistema metrico decimale o l’uno o l’altro dei vecchi sistemi di
misura: “Una geometria non può essere più vera di un’altra: essa può solamente
essere pìu comoda” (Poincaré,Science et hypothèse, p. 67).

Meno facile mi riuscir̀a giustificare e chiarire l’altra parte della definizione
riportata dal Russell, quella cioè che qualifica la matematica come una scienza
nella quale non si ha bisogno di sapere di che cosa si parla.

Occorre qui prendere le mosse da un altro campo di considerazioni.È nota
la frase colla quale il Max M̈uller ha tentato precisare ciò che costituisce il trat-
to caratteristico di un verolinguaggio,in opposizione alle forme meno perfette di
manifestazioni istintive di stati d’animo per mezzo dei suoni, quali esse si riscon-
trano anche negli stadi inferiori di sviluppo della vita animale. “Il linguaggio,egli
dice,comincia dove le interiezioni finiscono”.

Se noi ci domandiamo alla nostra volta in che cosa differiscano effettivamente
le interiezioni da quelle che i grammatici chiamano le altre “parti del discorso”, ci
accorgiamo subito che esse sono le sole parole che, anche enunciate isolatamente,
bastano per se stesse a esprimere qualche stato d’animo od opinione di chi le
pronuncia, mentre le altre specie di vocaboli, per esempio i nomi o i verbi, non
possono servire a tale scopo se non quando vengano raggruppate le une insieme
alle altre in modo da dar luogo a un seguito di parole (frase, proposizione) avente
qualche significato.

Quando emettiamo, per esempio, il suono “brr” o il suono “sst”, noi non ab-
biamo bisogno di aggiungere altro per far capire che sentiamo del freddo o che
desideriamo non si faccia rumore. Se invece pronunciamo, per esempio, il nome
di un oggetto, senza accompagnarlo con qualche altra parola (o gesto) che indi-
chi che cosa vogliamo dire di esso, o almeno spieghi se vogliamo asserire che
lo vediamo o che lo desideriamo o che ne aspettiamo la comparsa ecc., noi non
esprimiamo affatto nessuna nostra opinione, o disposizione d’animo, ma solo, tut-
t’al più, che stiamo pensando a quell’oggetto senza affatto dire nulla suciò che ne
pensiamo1.

1Solo eccezionalmente un nome, a causa delle circostanze stesse nelle qualiè pronunciato
o scritto, acquista, appunto come le interiezioni, il valore d’una intera proposizione; come, per

137



Ne segue che le interiezioni possono qualificarsi come quelle, tra le parole del
nostro linguaggio, che hannopiù sensodi tutte le altre, e, in certo modo, come le
sole che ne hanno, mentre le altre parole sono soltanto suscettibilidi acquistarne,
nel caso che siano assunte a far parte di una frase chene abbia.

La frase sopra citata del Max M̈uller equivale dunque a dire che il vero lin-
guaggio comincia colla prima introduzione di parole che, prese a sé, non hanno
significato, e che un linguaggiòe tanto pìu perfetto quanto più sono numerose in
esso le parole che, per se stesse, non hanno alcun senso, di fronte a quelle, che,
anche enunciate isolatamente, esprimono qualche opinione o stato di animo di chi
le pronuncia.

E ciò è tanto vero che le parole che hanno meno senso di tutte le altre, quelle
cioè alle qualiè necessario aggiungere un più gran numero di altre parole per ot-
tenere una frase che voglia dire qualche cosa, sono appunto quelle che compaiono
più tardi, tanto nello sviluppo storico dei linguaggi quanto nel processo individua-
le del loro apprendimento2. Tali sono in particolare lepreposizioni, in quanto esse
hanno l’ufficio di distinguere le varie specie di relazioni che possono aver luogo
tra gli oggetti dei quali si parla. Esse infatti, appunto per questo, non indicano
assolutamente nulla se non sono accompagnate dalle parole denotanti gli oggetti
tra i quali la relazione in questione s’intende sussistere. Cosı̀ se pronunciamo le
parole “accanto” o “ sopra” o “ sotto”, senza indicare ulteriormente quali sono le
cose delle quali intendiamo dire che “l’una è accanto all’altra” o “l’una sopra o
sotto l’altra”, noi non comunichiamo a chi ci ascolta alcuna maggiore informa-
zione, su cìo che pensiamo o crediamo, di quanto faremmo emettendo dei suoni
qualunque privi di ogni significato.

Oraè da notare che appunto di segni indicanti relazioni (uguaglianza, disugua-
glianza, rapporti di situazione, di direzione, di grandezza ecc.) si compone la parte
più importante ed essenziale del linguaggio matematico, e che nella stessa cate-
goria rientrano anche i segni esprimentifunzioniedoperazioni, poich́e anch’essi
non possono esprimere alcun fatto o asserzione determinata se non vengano se-
guiti, o accompagnati da altri segni indicanti gli oggetti o le quantità sulle quali
l’operazione s’intende eseguita.

esempio, quando sia indicato sopra una bottiglia il nome del contenuto, o quando si chiami una
persona o un animale pronunciando il suo nome.

2Ciò s’accorda colle osservazioni della Paola Lombroso (La vita dei bambini, Torino, 1904,
pp. 88-9) e colle altre del Bergson e del Croce, riportate da Giuliano il Sofista (Il linguaggio come
causa d’errore, Firenze, tip. Spinelli, 1904, p. 21). Il bambino comprende prima il senso delle frasi
che non quello delle parole. E anche lo scienziato d’altra parte si trova spesso nella condizione di
far uso di frasi alle quali attribuisce un significato determinato e preciso e che pure sono composte
di parole del cui senso egli non si preoccupa, ammettendo perfino che esse possano anche non
averne affatto. Cosı̀, per esempio, il fisico pùo avere una chiarissima idea di ciò che intende di
dire quando afferma che “due corpi hanno masse l’una doppia dell’altra”, pur dichiarando oziosa,
e anzi priva di senso, la domanda:che cosa sia la massa.

138



D’altra parte l’indicazione degli oggetti o del valore delle quantità su cui si
operaè appunto cìo che la matematica tende a evitare il più possibile.

I suoi progressi, come si vede anche solamente dal confronto tra l’aritmetica e
l’algebra, consistono anzi precisamente nel rendere le sue conclusioni al massimo
grado indipendenti dall’assegnazione di qualunque speciale valore alle quantità o
agli oggetti tra i quali hanno luogo le relazioni che essa considera.

Né questòe ancora l’ultimo limite al quale si spinge l’aspirazione caratteristica
della matematica aspogliare, o (per esprimere la stessa cosa con una metafora
opposta, e forse meglio appropriata) avuotare, quanto pìu pùo, di ogni significato
i segni e le parole di cui si serve. Assai più avanti nella stessa direzione si va
procedendo nelle regioni più astratte e speculative del suo dominio.

Voglio alludere ai nuovi indirizzi di ricerca rappresentati da una parte dalla
cosidettateoria delle relazioni, qualeè concepita negli scritti di Ch. S. Peirce, e
dall’altra dallalogica matematicaspecialmente sotto la forma che essaè andata
recentemente assumendo, per opera della scuola italiana della quale sta a capo il
Peano.

Un carattere comune all’uno e all’altro di questi due indirizziè appunto la
tendenza a emancipare le deduzioni matematiche da qualunque appello a fatti o
intuizioni che si riferiscano alsignificatodelle operazioni, o relazioni, in esse con-
siderate. Queste vengono definite mediante la pura e semplice enunciazione di un
certo numero di proprietà fondamentali le quali, potendo essere comuni a relazioni
od operazioni aventi i significati più diversi ed eterogenei, sono compatibili colle
più svariate interpretazioni dei simboli che figurano nella loro enunciazione3.

Dato un gruppo di relazioni od operazioni definite in tal modo, che siano cioè
supposte godere d’un certo numero di proprietà arbitrariamente fissate, l’unico
scopo che pùo aver di mira il matematicòe quello di determinare di quali altre pro-
priet̀a esse dovranno o potranno ulteriormente godere in virtù delle supposizioni
fatte.

Far concorrere a tale determinazione qualsiasi concetto desunto e suggerito
dall’uno o dall’altro dei tanti significati speciali che le relazioni ed operazioni
considerate potrebbero assumere, compatibilmente col sussistere delle supposi-

3Cos̀ı, per esempio, quando enuncio la seguente proposizione: “Se un fatto Aè avvenuto
prima del fatto B, e il fatto B̀e avvenuto prima del fatto C, allora anche il fatto Aè avvenuto
prima del fatto C”, l’affermazione cosı̀ enunciatàe tale che non cesserebbe di essere vera se in
essa al posto della parolaprima sostituissi, in tutti i tre casi, la paroladopo, oppure la parola
contemporaneamente. Io ho quindi enunciata una proprietà cheè comune alle relazioni indicate
da ciascuna di queste parole: proprietà di cui io posso quindi ricercare le conseguenze anche
senza indicare o decidere di quale delle date relazioni io parli. Le mie conclusioni varranno allora
per qualunquerelazione per la quale la detta proprietà si verifichi. E se il linguaggio ordinario
non mi mette a disposizione un nome abbastanza generale (cioè abbastanza priva di senso) per
designarle tutte contemporaneamente, mi sarà lecito introdurlo e farne uso se e fino a quando ciò
sia necessario od opportuno.

139



zioni fatte a loro riguardo, diventa, per conseguenza, altrettanto illecito quanto, per
esempio, in algebra il sostituire, in una formula che si tratti di dimostrare, a una
lettera un numero o una quantità determinata. Ciò equivarrebbe infatti a togliere
ogni legittimit̀a e valore alle conclusioni ottenute, le quali conservano invece tan-
ta maggiore portata e generalità quanto pìu nell’ottenerle sìe fatta astrazione dai
significati che potrebbero avere i segni di relazioni ed operazioni che vi figurano.

È in questo senso che la teoria diventa tanto più perfetta, e si avvicina tanto
più al suo ideale, quanto maggiormente diventa suscettibile di essere sviluppata
indipendentemente da ogni riferimento agli oggetti o alle relazioni di cui essa
tratta, e alle quali essàe capace di venire applicata; cioè, chi la costruiscèe in
grado di riguardarla come una pura creazione del suo proprio arbitrio.

Che esistano, o non esistano, delle relazioni o delle operazioni che soddisfino
alle ipotesi da cui egli prende le mosse, che, cioè, il mondo nel quale viviamo
offra o non offra esempi di relazioni che godano delle proprietà delle quali egli si
occupa di indagare la possibilità o la reciproca dipendenza,è una questione della
quale il matematico, come tale, si preoccupa cosı̀ poco, come il musico di sapere
se un dato accordo o una data melodia corrisponda a qualche suono o rumore che
si riscontri in natura.

Questo carattere della speculazione matematica, nel mentre costituisce il prin-
cipale tratto che la distingue da ogni altra specie di ricerca scientifica, rende mani-
festa, d’altra parte, l’intima e fondamentale affinità che sussiste tra essa e l’attività
creatrice dell’artista.

Como, 6 maggio 1904.

140



XII

Le origini e l’idea fondamentale del
pragmatismo

Pubblicato in “Rivista di psicologia
applicata”, n. I, gennaio–febbraio 1909.
(scritto in collaborazione con Calderoni)

La parola “pragmatismo”, a detta del suo primo inventore, Ch. S. Peirce, fece la
sua prima comparsa in una serie di discussioni che ebbero luogo nel 1871, fra i
soci delMetaphysical Clubdi Cambridge, Mass. Al Peirce questa parola parve
opportuna per designare il metodo seguito, pure senza formularlo, dal Berkeley,
nelle sue indagini sui concetti di “sostanza”, di “materia”, di “realtà”, ecc.

Comeè noto, il Berkeley mostr̀o, o cerc̀o di mostrare, che quando noi dicia-
mo, per esempio, “il tale oggetto esiste” noi non intendiamo dire, né possiamo
intendere di dire, in ultima analisi, se non questo: che, se noi, o degli esseri si-
mili a noi, si trovassero in determinate circostanze, essi proverebbero determinate
esperienze o sensazioni; in altre parole, che tanto il termine “realtà”, come gli altri
analoghi “sostanza”, “materia”, ecc., non indicano che determinate “possibilità di
sensazioni”.

In questo procedimento del Berkeley parve al Peirce di riconoscere l’esempli-
ficazione di un processo metodico più generale, che si potrebbe caratterizzare nel
seguente modo:

il solo mezzo di determinare e chiarire il senso di una asserzione consiste
nell’indicare quali esperienze particolari si intenda con essa affermare che si
produrranno, o si produrrebbero date certe circostanze.

Poich́e fra le circostanze di cui si parla, occupano un posto preminente le no-
stre “azioni” (movimenti, contatti, urti, ecc.), il Peirce credette di poter formula-

141



re il procedimento metodico suddetto col dire che il significato di un’asserzione
qualsiasi consiste negli effetti che da essa sono indicati come derivanti, o capaci
di derivare, da determinate nostre azioni.

Ciò fu espresso da lui anche sotto una forma alquanto meno precisa, dicendo
che “il significato di una concezione consiste nelle sue conseguenze pratiche”.

Quest’ultima frase, per quanto chiaro ne possa apparire il senso a chi la ri-
connetta all’ordine di idee a cui siè accennato sopra, ha fornito occasione ad
una quantit̀a di equivoci che non hanno poco contribuito a dare alla dottrina prag-
matistica una popolarità alla quale difficilmente essa avrebbe potuto altrimenti
aspirare.

Fra questi equivocìe soprattutto da segnalare quello che consiste nel concepire
il pragmatismo come una specie di “utilitarismo” applicato alla logica; nel vedere
in esso, ciòe, una dottrina assumente, a criterio della verità o falsit̀a delle credenze,
le loro conseguenze più o meno utili, o gradevoli, ecc.

Quanto poco questa interpretazione sia conforme agli intendimenti e alla por-
tata della dottrina originariamente designata dal Peirce col nome di “pragmati-
smo”, nonè difficile scorgere.

La regola metodica enunciata dal Peirce, lungi dall’essere diretta a rendere
più “arbitraria”, pìu “soggettiva”, pìu dipendente dal parere e dal sentimento in-
dividuale, la distinzione tra opinioni vere e opinioni false, ha invece uno scopo
perfettamente opposto.

Essa noǹe altro in sostanza che un invito a tradurre le nostre affermazioni
in una forma nella quale ad esse possano venire più direttamente e agevolmente
applicati quei criteri appunto di verità e falsit̀a che sono più “oggettivi”, meno
dipendenti, ciòe, da ogni impressione o preferenza individuale; in una forma cioè
atta a segnalare, nel modo più chiaro, quali sarebbero gli esperimenti, o le consta-
tazioni, alle quali noi, od altri, potremmo e dovremmo ricorrere per decidere se, e
fino a che punto, esse siano vere.

L’unico senso nel quale il “pragmatismo” possa considerarsi avere un caratte-
re “utilitario”, è in quanto esso conduce a scartare un certo numero di questioni
“inutili”: inutili, per ò, non per altra ragione che perché esse non sono che delle
questioni apparenti, o, più precisamente, non sono delle questioni affatto.

Quando, per esempio, ci troviamo in presenza di due asserzioni, e non siamo in
grado di assegnare quali siano le esperienze particolari che dovrebbero verificarsi
perch́e una di esse risulti vera e l’altra no, il domandarsi quale di esse sia vera non
è propriamente proporsi una questione: le due asserzioni debbono in tale caso,
secondo il Peirce, essere considerate semplicemente come due modi diversi di
dire una stessa cosa.

Tutto ciò non ha impedito ad alcuni interpreti della dottrina pragmatistica di
identificarla con quella attribuita a Protagora, espressa dal noto aforisma “L’uomo
è la misura di tutte le cose”; colla dottrina, cioè, secondo la quale non vi sarebbe

142



altro criterio della verit̀a di un’affermazione se non la pura sensazione, intuizione,
o convinzione personale di chi afferma.

Un tale equivocòe tanto pìu curioso in quanto il principale documento su cui
si fonda la nostra conoscenza delle idee di Protagora (cioè il Teetetodi Platone) ci
presenta appunto Socrate intento a difendere, contro Protagora, la tesi propugnata
dal Peirce sotto il nome di “pragmatismo”.

Alla domanda di Socrate, che cosa sia la “scienza”, Teeteto risponde che ciò
che uno sa lo sa solo in quanto neè conscio, o ne ha sensazione, e che quindi in
questo sentire od aver coscienza consiste tutta la scienza.

Socrate osserva a questo punto: “Noi domanderemo a Protagora e a chiunque
condivida la sua opinione: Tu dici che l’uomoè misura di tutte le cose - delle
bianche, delle pesanti, ecc., - che non viè cosa di questo genere di cui egli non
sia giudice inappellabile; e che la ragione di ciò è che, avendo egli di tali cose il
criterio in se medesimo, quali egli crede di provarle, tali egli, giustamente, crede
che siano in realtà. - Ora, credi tu che lo stesso si possa dire anche quando si tratti
di sensazioni o fattifuturi? Si producono forse questi sempre quali egli ha creduto
che si produrrebbero? Per esempio, per il caso del caldo e del freddo, se uno di
noi è convinto che gli verr̀a la febbre, e che egli proverà quello speciale calore che
essa d̀a, mentre un altro, chèe medico, pensa che questo non accadrà, credi tu che
ambedue possano nello stesso tempo avere ragione, e che, per il medico, non vi
sar̀a febbre ńe calore, mentre per l’individuo stesso vi sarà l’una e l’altra cosa?
Ciò sarebbe assurdo”.

“Cos̀ı, quando si tratti della dolcezza o asprezzafuturadi un determinato vino,
l’opinione dell’agricoltore sar̀a migliore di quella, per esempio, di un musicista;
e parimenti il musicista giudicherà meglio di un profano intorno all’effetto ar-
monico o disarmonico che dati suoniprodurranno; e il giudizio di un cuoco sarà
migliore del giudizio dei convitati quando si tratti di giudicare del piacere chedarà
la cena che si sta preparando. Del piacere presente o passato non c’è da fare di-
scussione alcuna, ma quando si tratti del piacere che siprodurrà o parrà prodursi
a ciascuno, allora nasce la questione intorno a chi ne sia il miglior giudice”

L’interesse, che presentano le sopra riferite considerazioni di Socrate, non sta
soltanto nella confutazione della dottrina protagorea, ma anche nella parte di verità
che esse le riconoscono; non tanto nell’avere salvato la distinzione fra apparenza
e realt̀a, quanto nell’avere riconosciuto che ci sono anche dei fatti i quali a tale
distinzione non soggiacciono.

Per ogni nostro atto di pensiero che non contenga od implichi alcun riferimen-
to al futuro, ciòe alcuna previsione o aspettazione, il parere di ciascuno di noi non
è soggetto ad alcuna contestazione.

Le divergenze o i dispareri intorno alle esperienze che ciascuno di noiprova
sono un fatto ultimo che potrà riguardarsi come un dato, ma non mai come un
soggetto di controversia.

143



La questione della verità o falsit̀a pùo nascere soltanto quando la sensazione
o esperienza di cui si tratta ci suggerisca o ci faccia prevedere altre sensazioni,
non presenti queste, ma future, non attuali, ma possibili; soltanto cioè quando, e
in quanto, alle esperienze o sensazioni immediate si aggiungano o si mescolino
delleaspettazionio previsionidi qualsiasi specie.

La regola metodica del Peirce si presenta, alla luce delle precedenti considera-
zioni, come una segnalazione della importanza di discernere nelle nostre afferma-
zioni quella parte che, implicando delle previsioni,è capace di venire confermata
o infirmata da ulteriori esperienze, da quell’altra parte che, riferendosi invece a
qualche nostro stato attuale di coscienza (sensazioni, gusti, apprezzamenti, ecc.),
non pùo dar luogo a controversie risolubili con appello a nuovi fatti.

Il ricorso all’esperienzàe riguardato dai pragmatisti come un mezzo, non sol-
tanto di verificare o provare una teoria, ma anche di determinare o mettere in
evidenza quella parte di essa che può essere oggetto di proficua discussione.

La questione di determinareche cosa vogliamo direquando enunciamo una
data proposizione, non soloè una questione affatto distinta da quella di decidere
se essa sia vera o falsa; essàe una questione che, in un modo o in un altro, oc-
corre che sia decisa prima che la trattazione dell’altra possa essere anche soltanto
iniziata.

Il pragmatismo rappresenta, in certo modo, una reazione contro la tenden-
za, prevalente soprattutto nel campo filosofico, a non tener conto di una norma
metodica tanto elementare come questa, e a impegnarsi in controversie che, in
mancanza appunto di qualunque chiara determinazione della tesi a cui si riferi-
scono, non possono a meno che prolungarsi indefinitamente ed apparire insolubili
o trascendenti la capacità della mente umana.

Davanti a discussioni di questo genere l’atteggiamento dei pragmatisti consi-
ste nel rifiutare di parteciparvi affatto, fin tanto che l’uno e l’altro dei due avver-
sari non abbiano indicato in modo esplicito quali siano i fatti che essi credono
dovrebbero verificarsi perché l’una o l’altra delle due tesi possa dirsi vera.

Avere una determinata credenza - una credenza diversa da un’altra - non si-
gnifica, per il pragmatista, se non aspettarsi qualche cosa di diverso da quello che
egli si aspetterebbe se avesse invece l’altra credenza.

Questa identificazione del “credere” con “l’aspettarsi” può apparire una limi-
tazione arbitraria del significato della parola “credere”. Aspettarsi qualche cosa
equivale bens̀ı a dire che crediamo che la tale cosa avverrà, equivale ciòe ad avere
una determinata credenza; ma non pare altrettanto accettabile che ogni credenza
implichi qualche aspettazione.

Accanto infatti a quelle tra le nostre credenze che si riferiscono al futuro, ve
ne sono altre, e certo non in minor numero, che, apparentemente almeno, si ri-
feriscono soltanto a fatti presenti o già accaduti. Se tuttavia esaminiamo più da
vicino tali credenze, ci accorgiamo facilmente come anche per esse il riferimento

144



al futuro formi parte essenziale del loro significato. Abbiamo di ciò un esempio
tipico nel caso, considerato appunto dal Berkeley, dei giudizi sulla esistenza degli
oggetti materiali.

Nella suaTeoria della Visione– cheè in fondo una vera e propria teoria della
“previsione” – il Berkeley, opponendosi all’opinione corrente, secondo la quale la
grandezza, la posizione, la distanza degli oggetti sarebbero da noi vedute come ne
vediamo il colore, mostrava come le nostre sensazioni visive siano, per se stesse,
affatto incapaci di fornirci immediatamente tale genere di informazioni, e che
le distanze, le forme, le dimensioni degli oggetti che vediamo sono da noi, non
“vedute”, ma “prevedute”, o inferite dai sintomi o segni che di esse ci forniscono
le sensazioni visive propriamente dette.

Le distanze, le forme, le dimensioni sono cioè da noi, in certo modo, lette e
interpretate con un processo analogo a quello col quale perveniamo a leggere e a
interpretare qualunque altra specie di “segni”; noi possiamo dire di “vederle” solo
in senso metaforico, come diciamo, per esempio, di vedere l’ingegno o la stupidità
di una persona, quando leggiamo un suo scritto.

I nostri giudizi sulle distanze, le forme, le dimensioni che gli oggetti “han-
no” sono ciòe giudizi, non su sensazioni attuali, ma su sensazioni chepotremoo
potremmoavere.

Proseguendo in questo ordine di ricerche, il Berkeley fu condotto ad estendere
la stessa conclusione anche alle asserzioni riferentisi, non più soltanto alla posi-
zione o forma degli oggetti, ma anche alla loro stessa “esistenza”; a riconoscere
cioè che, anche quando affermiamo che un dato oggetto “esiste”, ciò che asseria-
mo nonè la presenza di qualche determinata sensazione od esperienza, ma invece
solo la nostra aspettazione che certe sensazioni od esperienze si verificheranno, o
si verificherebbero, date certe condizioni.

Meglio che colla frase “esse est percipi”, adoperata dal Berkeley per riassu-
mere la conclusione da lui raggiunta, questa potrebbe venire formulata dicendo:
“esse est posse percipi”. Ben lungi, infatti, dal distruggere la distinzione fra “esi-
stere” ed “essere percepito”, il Berkeley ne chiariva precisamente il fondamento e
il significato mostrando chel’essere o l’esistere di una cosa nonè che il “potere
essere” di determinate esperienze.

Che le asserzioni concernenti l’esistenza degli oggetti si riducano, in ultima
analisi, ad asserzioni sulla possibilità di date esperienze, era già stato, fino a un
certo punto, riconosciuto da Platone. Viè più di un passo dei suoi Dialoghi che
può considerarsi come una anticipazione della dottrina sopraesposta del Berkeley:
basti citate quel passo delSofista, ove si afferma che “una definizione adatta a
caratterizzare le cose che esistonoè quella che consiste nel dire che esse sono
delle potenze o delle capacità” [dun�meic] (Sopb.,437 E).

Il caso dei giudizi sull’esistenza degli oggetti, e quello dei giudizi sulla loro
posizione o sulla loro forma, non sono i soli nei quali si manifesta la tendenza

145



delle affermazioni implicanti riferimento al futuro a presentarsi sotto la forma di
giudizi sulla esistenza presente.

Si trovano in questo stesso caso anche tutte le affermazioni nelle quali, a
un oggetto, vengano attribuite delle “qualità” che (come, per esempio, la dila-
tabilità, l’elasticit̀a, ecc.) consistono nel suo modo di comportarsi o di reagire
quando venga sottoposto a date azioni, o quando venga a trovarsi in determinate
circostanze.

Per esempio, la frase: “il tale oggettoè fragile”, per quanto si presenti come
una asserzione sullo stato attuale dell’oggetto di cui si parla, nonè tale che in ap-
parenza. Nonostante la forma grammaticale essaè un’asserzione che si riferisce,
non al presente, ma al futuro; essa esprime, cioè, non che qualche fatto accade oè
accaduto, ma che qualche fatto accadrà o accadrebbe, se l’oggetto di cui si tratta
venisse, per esempio, ad essere urtato o percosso.

Da ciò si vede come il trovarsi, in una data proposizione, il verbo al presente,
invece che al futuro, non può affatto riguardarsi come un indizio che la propo-
sizione non si riferisca a fatti futuri: poiché per indicare tale riferimento, ogni
linguaggio ha a disposizione altri mezzi oltre quelli che consistono nella flessione
del verbo.

Si potrebbe, in certo senso, parlare anche del “futuro” e del “condizionale” dei
nomi e degli aggettivi, come si parla del futuro e del condizionale dei verbi.

Ognuno vede la differenza che c’è fra dire di qualcuno chèe “irritabile” e
dire cheè “irritato”, o tra dire di una cosa che essaè “mobile” e dire che essàe
“mossa”.

Non sempre la relazione tra il significato delle parole nei due casi si trova mes-
sa in vista dalla stessa loro composizione. Cosı̀, per esempio, la stessa relazione,
che sussiste tra “mobile” e “mosso”, sussiste anche tra “credulo” e “ingannato”,
tra “capace” e “contenente”, tra “pesante” (o sollevabile con fatica) e “sollevato
con fatica”, ecc.

Le stesse osservazioni si applicano in generale a tutti i giudizi nei quali, di un
dato oggetto, si afferma che esso ha, o possiede, una data proprietà, propriet̀a che
si riguarda come “sussistente” anche quando noi non percepiamo o constatiamo i
fatti nei quali essa “si manifesta”.

Cos̀ı, quando diciamo che un oggetto ha un determinato colore, non intendia-
mo dire che percepiamo il colore in questione, ma che lo percepiremmo in certe
circostanze (data cioè una certa luce, o dato che il nostro sguardo fosse rivolto
verso di esso, ecc.). Come tutti i pittori ben sanno, il colore che una cosa in certi
momenti “presenta” pùo anche essere affatto diverso da quello che essa “ha”.

Le considerazioni precedenti, sulla traducibilità delle nostre affermazioni in
termini di aspettazione o previsione, hanno bisogno di essere chiarite e comple-
tate con qualche osservazione sullevarie specie di previsioniche in esse possono
essere implicate.

146



Una distinzione importante che occorre subito rilevareè quella, alla quale si
è gìa più volte alluso, sussistente tra l’aspettarsi, senz’altro, che qualche fattoav-
verrà, e l’aspettarsi che qualche fattoavverrebbe, se qualche altro fatto avvenisse
(previsioni condizionali).

La relazione tra le previsioni condizionali e le previsioni propriamente dette
si potrebbe caratterizzare dicendo che l’avere una aspettazione condizionale equi-
vale a trovarsi in tale stato da aver bisogno soltanto di constatare la presenza o
aspettare la produzione di un dato fatto, per avere senz’altro un’aspettazione, non
più condizionale ma effettiva, di un altro fatto.

Questo modo di presentare la distinzione di cui parliamo ha il vantaggio di
mettere in luce i rapporti che sussistono tra essa e quella fondamentale distinzione
tra asserzioni, chèe indicata dai logici coll’opporre le proposizioni “particolari”
alle proposizioni “generali”.

Quando diciamo, per esempio, che “alcuni A sono B”, ciò che esprimiamo
non è altro che la nostra aspettazione di trovare degli oggetti presentanti, nello
stesso tempo, i caratteri indicati dal nome A e quelli indicati dal nome B.

Quando invece diciamo che “tutti gli A sono B” ciò che vogliamo dirèe che,
se trovassimo, o ci aspettassimo di trovare, oggetti possedenti i caratteri indicati
dal nome A, noi ci aspetteremmo altresı̀ di constatare in essi i caratteri indicati dal
nome B.

Un tal modo di descrivere la differenza tra proposizioni generali e proposizioni
particolari non differisce che per la forma da quello adottato sistematicamente
dal Leibniz, e pìu tardi da Fr. Brentano e dai logici matematici della scuola del
Boole, e che consiste nel riguardare le proposizioni generali come neganti, e le
proposizioni particolari come affermanti l’esistenza di date specie di oggetti.

L’asserire infatti che “tutti gli A sono dei B”, in quanto esprime la nostra
convinzione che, se trovassimo degli A, essi sarebbero anche dei B, equivale ad
asserire che non esistono (o che noi non ci aspettiamo di trovare) degli A che non
siano nello stesso tempo anche dei B.

E evidente la stretta connessione che sussiste tra questo modo di concepire la
distinzione tra proposizioni generali e proposizioni particolari, e quella concezio-
ne delle leggi naturali chèe stata recentemente espressa da E. Mach, qualifican-
dole come delle “limitazioni di aspettazioni”.

Le asserzioni esprimenti previsioni non attuali ma soltanto condizionali si pos-
sono alla loro volta distinguere in varie classi a seconda del diverso genere delle
condizioni che vi compaiono.

Vi sono anzitutto quelle in cui tali condizioni consistono in determinati atti od
operazioni nostrevolontarie1.

1The Psychology of the Belief in Objective Existence, London, 1890.

147



L’importanza di questo genere di condizioni – intravveduta già da Berkeley,
da Hume, da Mil̀ı – venne messa in piena luce recentemente da J. Pikler.

Le conclusioni raggiunte da quest’ultimo sono tanto più notevoli in quanto
rappresentano un completamento ed una estensione di quelle alle quali i primi tre
erano gìa pervenuti.

Il Pikler osserva che, quando asseriamo, di un dato oggetto, che esso “esiste”,
o che esso “ha” una determinata proprietà, cìo che asseriamo noǹe semplice-
mente la possibilit̀a di date esperienze in date condizioni, ma la ottenibilità di tali
esperienzeper mezzo di determinate nostre azioni volontarie.

Asserisce, ciòe, il Pikler che, quando le condizioni, dalla cui presenza dipende
il prodursi di date esperienze, non sono tali da potere, alla loro volta, essere pro-
dotte o provocate da qualche nostro atto volontario, la credenza alla connessione
di tali esperienze con le corrispondenti condizioni non prende la forma di una cre-
denza alla “esistenza” di qualche cosa, o al possesso, da parte di questa, di qualche
propriet̀a, sussistente anche quando noi non la percepiamo: resta semplicemente
una credenza a una costante successione fra certi fatti e certi altri, o tutt’al più al
sussistere tra essi di una relazione di causa ad effetto.

Ogni qualvolta, invece, sappiamo che col provocare volontariamente certi fatti
noi possiamo provocare, anzi non possiamo a meno che provocare, certe esperien-
ze, questa nostra credenza tende a prendere la forma di una credenza all’esistenza
di “qualche cosa”.

Il Pikler vede di cìo una prova nei nostri giudizi sulla “esistenza” dello spazio
e del tempo.

Alla domanda come noi giungiamo a credere che, oltre alla porzione di spazio
che in un dato momento ci si presenta connessa alle nostre esperienze (di colore,
sapore, contatto, suono, ecc.), esistano nello stesso tempo anche altre porzioni di
spazio – il rimanente dello “spazio” – il Pikler risponde: “Noi crediamo che oltre,
e invece, dell’estensione o porzione di spazio che ciè presente ad un dato momen-
to in una data nostra esperienza, possiamo volontariamente (mediante movimenti
dei nostri occhi, delle nostre estremità, o dell’intero nostro corpo) ottenere la pre-
sentazione di un’altra porzione di spazio, a destra, a sinistra, innanzi, indietro, in
alto, in basso, e poi ancora di altre porzioni di spazio in tutte le dette direzioni, e
cos̀ı via senza limiti. Mentre cìe presente una sola porzione di spazio, crediamo
che, se in un qualsiasi precedente momento lo avessimo voluto, una qualunque di
queste altre porzioni di spazio ci sarebbe attualmente presente; e tale credenzaè
da noi espressa dicendo che innumerevoli porzioni di spazio “esistono”, o che esi-
ste, al momento presente, un indefinito spazio, del quale la porzione, che si trova
in un dato istante a noi presente, nonè che una parte.

La credenza al permanente “esistere” dello spazio nonè dunque altro che la
credenza, espressa in altre parole, che noi saremmo in grado di procurarci la pre-
sentazione di certe porzioni di spazio se noi lo volessimo; – precisamente come

148



la credenza all’esistenza di alcune delle proprietà delle nostre esperienze (come
la durata, l’intensit̀a, la successione, la concomitanza di esse con altre) nonè al-
tro che la credenza che, se avessimo voluto, avremmo potuto, o meglio avremmo
dovuto avere, insieme ad esse, certe altre esperienze, avremmo cioè potuto, come
comunemente si dice, “osservare” le durate, le intensità, le relazioni di tempo, di
somiglianza o differenza tra tali esperienze”.

Anche per cìo che riguarda il tempo, il Pikler giunge alla conclusione analoga
che credere alla sua “esistenza”, cioè a un suo regolare “trascorrere” indipenden-
temente dal nostro accorgercene o non accorgercene, nonè altro in fondo che cre-
dere alla possibilit̀a di ottenere, per mezzo di nostri atti volontari, date esperienze
di durata, di successione, di concomitanza, in corrispondenza a qualunque nostra
serie di esperienze, e di ottenere, partendo da qualunque di queste, l’esperienza di
un decorso di tempo ininterrotto.

É anche in questo senso, continua il Pikler, che noi parliamo dell’“esistenza”,
oltre che degli oggetti materiali e delle loro proprietà, anche delle nostre attitudini,
o cognizioni, o dei nostri ricordi, ecc.

Quando diciamo, per esempio, cheesiste, in una data persona, la cognizione
di un dato fatto, noi non intendiamo certo di dire che essa pensi costantemente a
tale fatto, ma solo che vi penserebbe, o vi potrebbe pensare, se la sua attenzione
fosse rivolta o spinta a far ciò.

E allo stesso modo sono anche da interpretare le frasi con cui asseriamo la
“esistenza” in noi, o in altri, di dati ricordi o memorie.

Parimenti, quando asseriamo, di una data persona, che “esistono” in essa de-
terminate qualit̀a di carattere, per esempio che essaè paurosa o irascibile, noi non
intendiamo certo di dire che essa sia attualmente spaventata o arrabbiata, ma solo
che, per farla spaventare o arrabbiare, basterebbero certe condizioni o stimoli che
sarebbero invece insufficienti a far spaventare o arrabbiare altre persone.

Come risulta dalle considerazioni sopraesposte, la nostra credenza alla connes-
sione tra date esperienze e date nostre azioni può dare luogo a giudizi di esistenza,
non soltanto nel caso di fatti che siano da noi ritenuti potere essere attualmente
prodotti da qualche nostro atto, ma anche nel caso che le esperienze in questio-
ne, pure non essendo capaci di essere cosı̀ prodotte, lo siano state in passato, o
possano essere immaginate diventarlo in avvenire.

Quella “possibilit̀a”, o ottenibilit̀a di date esperienze, alla quale si allude nelle
precedenti analisi dei nostri giudizi di esistenza, nonè quindi da intendere soltanto
nel senso di una dipendenza “attuale” dalle nostre azioni. Essa può anche essere
una dipendenza puramente “virtuale”, atta a diventare attuale solo nel caso che si
verifichino certe condizioni, il cui verificarsi potrebbe anche non dipendere dalla
nostra volont̀a.

Quando, per esempio, dico che la tavola qui presente “esiste”, io alludo ad
esperienze che, se voglio, posso immediatamente ottenere; quando invece dico

149



che esiste una tavola in una data stanza, dove al presente non mi trovo, alludo ad
esperienze che potrei avere soltanto se mi recassi in quella; e può darsi che, nel
momento attuale, mi trovi nell’impossibilità di fare cìo.

Parimenti, l’affermare che “esiste”, per esempio, Costantinopoli, nonè frase
che abbia senso soltanto in bocca di coloro che si trovano, al momento in cui la
proferiscono, nelle circostanze (possesso di danaro, tempo disponibile, ecc.) che
permettano loro di recarvisi effettivamente, e di ricevere colà quelle sensazioni, la
possibilit̀a delle quali pur nondimenòe ciò ch’essi affermano quando asseriscono
la esistenza di quella città.

Dalle condizioni del suddetto genere, nelle quali, se non ci troviamo attual-
mente,̀e per̀o possibile, o probabile, di trovarci da un momento all’altro, o di met-
terci, se lo vogliamo, si passa per gradi ad altre il cui verificarsiè estremamente
improbabile, o addirittura impossibile.

Si trova in questo caso, per esempio, il fisico che enuncia sulla costituzione
della materia, o sui movimenti delle sue particelle, delle ipotesi la cui diretta ve-
rifica esigerebbe l’impiego di mezzi d’osservazione assai più potenti di quelli che
egli mai possa sperare di avere a disposizione.

Un caso estremo di questo genere ci presentano da una parte i nostri giudizi
su avvenimenti passati, dall’altra parte quelli che si riferiscono a esperienze al-
trui. Se noi tentiamo, infatti, di assoggettar tali giudizi alla stessa analisi che si
è applicata ai giudizi precedentemente considerati, si riesce benissimo a tradurli
anch’essi in termini di “aspettazioni condizionali”, ma le condizioni che, per tal
modo, vengono a figurare nella loro enunciazione, sono, per dir cosı̀, ancora “pìu
impossibili” di quelle considerate dianzi.

Quando affermiamo che qualche cosaè esistita, o che qualche fattoè avve-
nuto in passato, tale asserzione implica la nostra credenza che, se fossimo vissuti
in quel dato tempo, avremmo provato, o potuto provare, determinate esperienze.
Oraè evidente che una tale condizione (per quelli almeno che non ammettono la
ipotesi dell’“eterno ritorno”),̀e per se stessa affatto irrealizzabile.

E non meno “irrealizzabili” sono quelle a cui si deve ricorrere nel secondo dei
due casi sopra accennati, quelle cioè che si enuncerebbero dicendo: “se io, invece
di essere io, fossi quella tal altra persona”, ecc.

Da ciò non segue tuttavia che la traduzione anche di questi giudizi in ter-
mini di aspettazioni condizionali non rappresenti una analisi del loro significato,
precisamente come nel caso dei giudizi precedentemente accennati.

Una tale analisi ha anzi qui tanto maggiore importanza in quanto mette chia-
ramente in luce uno speciale carattere di questa specie di giudizi, carattere consi-
stente in cìo: che essi non si prestano come gli altri a constatazioni o verificazioni
“dirette”.

L’unica specie di verificazione di cui essi siano capaciè quella che si po-
trebbe chiamare “indiretta”, quella cioè che consiste nella verificazione dialtre

150



affermazioni che da essi si possono dedurre.
In questo processo di deduzione di proposizioni direttamente verificabili da

altre che tali non sono, i pragmatisti sono disposti a vedere, non soltanto un mezzo
per riconoscere la verità o falsit̀a di tali proposizioni inverificabili, ma anche un
mezzo per determinare quale sia il loro significato.

Applicando, anche in questo caso, un criterio analogo a quello che, come si
è visto indietro, essi applicano alle proposizioni direttamente verificabili, i prag-
matisti tendono a riguardare due proposizioni, direttamente inverificabili, come
“equivalenti”, od aventi lo stesso significato, quando non si sappia assegnare al-
cuna asserzione direttamente verificabile che sia deducibile da una di esse senza
esserlo anche dall’altra.

L’applicazione del suddetto criterio ai giudizi riguardanti la esistenza di altre
“coscienze”, oltre la nostra, presenta tuttavia una difficoltà cheè opportuno qui
esaminare.

La convinzione, che ha ciascun uomo, dell’esistenza di altre “coscienze” oltre
la propria, non pùo certo dirsi basata su alcuna constatazione diretta.

Se ci viene domandato quali siano le ragioni per cui crediamo, per esempio,
che un bambino soffre quando piange, noi non possiamo rispondere in altro mo-
do se non col segnalare la somiglianza tra questo suo atto e certi atti nostri che
sappiamo connessi con la presenza “in noi” di qualche dolore.

In altre parole, la esistenza di coscienze “altrui” ci risulta da un certo numero
di sintomi, rappresentati da speciali modi di comportarsi di certi “oggetti” (i corpi
“animati”) in certe circostanze; ed̀e innegabile che tali reazioni costituiscono la
sola prova che possiamo addurre della suddetta nostra convinzione.

L’ammettere che esistano altri esseri “coscienti” oltre noi stessi si presenta,
quindi, come una “ipotesi” alla quale noi ricorriamo per spiegarci certi fatti facenti
parte della nostra esperienza.

Che questa ipotesi non sia la sola immaginabile, che cioè i fatti ai quali essa
si riferisce possano trovare una spiegazione anche in altre ipotesi di genere affatto
diverso, e non implicanti l’esistenza di altri esseri “coscienti” oltre noi stessi, ciè
provato dalla presenza di dottrine filosofiche nelle quali a queste altre ipotesi si fa
appunto ricorso.

È nota, per esempio, la teoria cartesiana degli animali-automi, teoria che, pure
essendo, nella mente del suo autore, diretta a fare apparire più netta e pìu recisa la
distinzione tra gli uomini e gli animali, non potrebbe venire accettata pel caso di
questi ultimi se non da chi ne ammettesse almeno la possibile applicazione anche
al caso degli uomini.

L’ammettere ora anche solo la possibilità di un automa tanto perfetto da rea-
gire, per qualsiasi stimolo, in modo assolutamente identico a quello con cui rea-
girebbe un uomo supposto “cosciente”, equivale ad ammettere che, tra la suppo-
sizione della coscienza e quella dell’automatismo, non sussista alcuna differenza

151



per cìo che riguarda le previsioni che dall’una e dall’altra delle due ipotesi si
possono dedurre.

L’applicazione quindi a questo caso del criterio di cui, come siè visto indietro,
i pragmatisti vorrebbero servirsi per accertare il sussistere o no di una differen-
za di significato fra due asserzioni, porterebbe alla paradossale conclusione che,
quando noi asseriamo l’esistenza di altri esseri “coscienti” oltre noi stessi, non
diciamo niente di diverso di quanto asseriremmo dicendo invece che tali esseri
coscienti non esistono, fintantoché almeno con quest’ultima asserzione non inten-
dessimo di negare nessuno di quei particolari modi di comportarsi o di reagire che
contraddistinguono quei corpi che ricusiamo di supporre dotati di coscienza.

La difficoltà che qui si presenta apparirà meno grave di quanto sembri a pri-
ma vista, quando si tenga conto del fatto che i pragmatisti, nelle loro analisi del
significato delle asserzioni in termini di previsione, non pretendono dare una de-
scrizione completa del contenuto di tutte le nostre credenze, ma mirano invece,
come siè detto indietro, a mettere in evidenzaquella parte di tale contenuto che
sola si presta a proficua discussione.

Alla parte rimanente, quella cioè che riguarda (per il caso dei giudizi accennati
sopra), non il modo di comportarsi o di reagire dei corpi animati, ma l’esistenza
“in essi” di una coscienza, sono d’altra parte applicabili considerazioni analoghe
a quelle che valgono per il caso delle affermazioni relative ai nostri stessi stati di
coscienza.

È da notare, peraltro, che l’alternativa a cui siè alluso sopra non ha luogo
tra l’ipotesi della “coscienza” e l’ipotesi dell’“automatismo” senz’altro, poiché in
realt̀a quest’ultima, per diventare capace di fornirci previsioni atte a competere
per esattezza ed estensione con quelle che l’ipotesi della coscienza effettivamente
ci fornisce, ha bisogno di assumere una forma determinata, esponendosi quindi
alla possibilit̀a di smentite derivanti dalla eventuale riuscita sfavorevole di qualche
experimentum crucis.

Le precedenti osservazioni intorno alla possibilità di analizzare le nostre as-
serzioni in termini di previsioni non sarebbero complete se non aggiungessimo
qualche cenno intorno a quelle asserzioni, che sembrano riferirsi puramente a
constatazioni immediate, come quelle in cui si tratta semplicemente del come
ci “appare” una data cosa in un dato istante, e quelle che esprimono una nostra
sensazione presente, un nostro stato d’animo momentaneo, ecc.

Anche in riguardo a tali asserzioni noi ammettiamo generalmente la possibilità
di sbagliarci, o di riconoscerle come false.

Ciò pùo spiegarsi notando, anzitutto, che quando diciamo, per esempio, “ho
freddo”, o “quel colore che io vedòe rosso”, o “mi sento stanco”, “contento”, ecc.,
noi non constatiamo soltanto delle sensazioni, ma accompagniamo tale constata-
zione con un certo numero di previsioni sulla durata, la costanza, la ripetizione
possibile, le diverse concomitanze o conseguenze delle sensazioni stesse.

152



Anche quando tali previsioni, come nel fatto per lo più avviene, non sono
chiaramente presenti al pensiero, esse si fanno palesi non appena l’individuo sia
stimolato a convalidare le proprie affermazioni.

Cos̀ı quando diciamo, per esempio, che forse la nostra contentezza o felicità è
illusoria, che la nostra stanchezzaè più apparente che reale, che crediamo sentire
ma non sentiamo, ecc., ciò che vogliamo dirèe che questi stati d’animo saran-
no di breve durata, che le azioni che compiremmo se fossimo posti a cimento li
smentirebbero, ecc.

È nello stesso senso che parliamo di “falsi piaceri”, di “preferenze sbagliate”,
sebbene il piacere o la preferenza siano fatti immediati e incontestabili. Ciò, che
intendiamo di dire con tali frasi,̀e solo che l’apprezzamento dell’individuo cam-
bierebbe se qualche conseguenza che egli non sa fosse portata a sua conoscenza, o
se la sua attenzione fosse rivolta a qualche fatto a cui egli momentaneamente non
pensa.

Gli apprezzamenti e le stesse credenze di un individuo possono inoltre essere
riguardate come soltanto apparenti, se le sue azioni non vi si “conformano”, se
egli cioè non si mostra disposto a quelle scelte, o a quei sacrifizi che ne sono per
noi la prova. Cos̀ı parliamo di compassione, di entusiasmo fittizi, diciamo che la
tale persona crede di amare e non ama, mostrando con ciò che coll’asserire che il
tale è entusiasmato o innamorato non intendiamo soltanto affermare la presenza
in lui di uno stato d’animo, ma anche per cosı̀ dire di programmi di “azione” o di
disposizioni ad agire in dati modi.

Finalmente, per esaurire le varie possibilità di errore atte a nascondersi in quel-
le che ci sembrano semplici constatazioni immediate,è da ricordare che, per espri-
mere queste, come del resto per enunciare qualsiasi asserzione, ci occorre avere a
disposizione dei termini generali i quali presuppongono una classificazione degli
oggetti che designano. Ora classificare significa riconoscere l’esistenza di somi-
glianze e differenze, e le comparazioni, che a ciò conducono, sono operazioni che
possiamo ripetere (o direttamente, o sulle immagini rimaste nella nostra memoria)
e che possono quindi dar luogo a conferme o a smentite dei giudizi in questione.

All’insieme delle analisi, tentate dai pragmatisti, del significato e del conte-
nuto delle nostre affermazioni o credenze, può esser mossa l’obbiezione che, con
esse, si fa in fondo della cattiva psicologia; poiché si spiega quello che “c’è” nel
nostro pensiero mediante quello che, nella massima parte dei casi, “non c’è”.

Tutti gli uomini enunciano dei giudizi e hanno delle credenze; nessuno si ac-
corge di fare con ciò delle previsioni. A tale obbiezione si può rispondere che altra
cosaè dire che di tali previsioni il pìu delle volte non ci accorgiamo, altra cosa
è dire che tali previsioni non sussistono in noi, o non sono contenute nei nostri
giudizi.

È il caso di applicare appunto qui l’analisi, già sopra riferita, del Pikler, del
significato del termine “esistenza” quando applicato al caso di processi o attitudini

153



mentali.
Il mondo “interiore” non meno che il mondo “esteriore” si compone non sol-

tanto di cìo che, ad un dato momento, vi si trova “in atto”, ma anche di cìo che
vi si trova “in potenza”; tanto all’uno come all’altro si applica la frase del Pikler
che “the “would-be” of presentation is the “is” of objective existence”. Molte
delle previsioni di cui abbiamo parlato sono “in potenza” nelle nostre credenze,
nei nostri giudizi. Come sìe visto esse restano latenti finché il pensiero si svolge
automaticamente e senza difficoltà, ma sono pronte a comparire nei momenti di
dubbio. Sono quasi delle riserve a cui non si ricorre che in caso di bisogno.

Il mettere in evidenza gli elementi previsivi, i quali, anche se assenti dal cam-
po della coscienza attuale, esistono sempre impliciti nelle nostre affermazioni,è
inoltre cosa del tutto conforme agli scopi della dottrina pragmatistica, scopi che
sono “logici” ancora pìu che psicologici.

L’obbiezione contro un tale procedimento non ha maggior valore delle obbie-
zioni contro la logica sillogistica, fondate sull’argomento che il sillogismo non
è una descrizione esatta del modo con cui si svolgono effettivamente i nostri
ragionamenti.

Si pùo osservare, anche nel nostro caso, quello che il Mill osservava, a pro-
posito di quest’ultima obbiezione, che, cioè, qui non si tratta tanto di una analisi
dei processi coscienti con cui ragioniamo o pensiamo, quanto piuttosto di stabilire
un criterio per la validit̀a del nostro ragionare e del nostro pensare, e di indicare
le forme di espressione nelle quali tutti i nostri ragionamenti devono poter esser
tradotti se validi, e nelle quali le nostre credenze devono poter essere enunciate,
se esse hanno qualche significato2.

2Examination of sir W. Hamilton’s Philosophy, London, 1872, cap. XXII, p. 513.

154



XIII

Il linguaggio come ostacolo alla
eliminazione dei contrasti illusori

Pubblicato in “Rinnovamento” fasc. 5–6,
1908

Allo stesso modo come, per il solo fatto di vivere in una data società o in un
dato tempo, ci troviamo coinvolti, indipendentemente da ogni nostra espressa ac-
cettazione e da qualunque forma di “contratto sociale”, in una rete di obblighi,
di responsabilit̀a, di impegni reciproci, di cui non siamo ordinariamente in gra-
do di assegnare alcuna speciale giustificazione, cosı̀ anche, per il solo fatto di
parlare una data lingua, ci troviamo indotti, o costretti, ad accettare una quan-
tità di classificazioni e di distinzioni che nessuno di noi ha contribuito a creare,
e di cui saremmo bene imbarazzati se ci si chiedesse di indicare la ragione o il
“fondamento”.

Un gran numero di queste distinzioni e classificazioni deve la propria origine
a circostanze, o esigenze, affatto diverse da quelle che ci guiderebbero al presen-
te, se, facendo, per quantoè possibile, astrazione da ogni influenza delle forme
abituali di espressione, ci proponessimo di stabilire, quasi da capo, un inventario
ordinato delle nostre cognizioni ed esperienze.

La posizione nella quale viene a trovarsi, per questo riguardo, ogni persona
che aspiri, sia pure in grado minimo, a sentire e a pensare in modo originale, e a
dare espressione a quello che sente e pensa, si potrebbe paragonare a quella di un
artista davanti a un blocco di marmo che egli sappia essere solcato internamente
da numerose e profonde venature, non aventi alcun rapporto colla forma che egli
intende di fare assumete ad esso, e atte anzi a far seguire ai suoi colpi di scalpello

155



degli effetti impreveduti, e non sempre compatibili con quelli che egli ha in vista
di ottenere.

Degli ostacoli che, al riconoscimento e alla formulazione anche delle più sem-
plici analogie e conformit̀a tra vari ordini di fatti, oppone la tendenza ad accettare
passivamente, e quasi inconsapevolmente, le distinzioni tradizionalmente cristal-
lizzate nel linguaggio, ci presenta esempi caratteristici la storia di ogni ramo di
ricerca scientifica, specialmente in quei periodi nei quali si sono verificati i pro-
gressi pìu decisivi, e nei qualìe stata pìu viva la lotta tra nuove concezioni o teorie
e le dottrine tramandate dalla tradizione.

Si pensi, per esempio, alla parte che occupa negli scritti di Galileo la polemica
contro la distinzione dei movimenti in “naturali” e “violenti”, e contro quella tra
fenomeni “terrestri” e “celesti”.

Cos̀ı pure, comèe noto, il concetto di una distinzione irriducibile tra corpi
“pesanti” e corpi “leggieri” – i primi tendenti verso il “basso” e gli altri tendenti
verso “l’alto” –, fu tra i maggiori ostacoli che si opposero alla scoperta e al ri-
conoscimento delle analogie sussistenti tra il comportarsi dei corpi sotto l’azione
della pressione atmosferica e il comportarsi di corpi immersi o galleggianti in un
liquido.

E lo stesso si pùo osservare anche per la distinzione espressa dal linguag-
gio ordinario col contrapporre i corpi “caldi” ai corpi “freddi”, di fronte all’altra
distinzione dei corpi in “buoni conduttori” e “cattivi conduttori” del calore.

Se poi dal campo delle ricerche fisiche si passa a quello delle ricerche che
hanno per oggetto l’uomo e le sue attività spirituali, l’importanza fondamentale
della sopra detta incompatibilità tra le distinzioni, o classificazioni, imposte dal
linguaggio comune, e quelle che mano mano vengono a essere riconosciute, dai
singoli investigatori, come meglio rispondenti ai fatti, o più conformi alle esigenze
della ricerca o delle applicazioni pratiche, risalta in modo ancora più evidente.

Il primo manifestarsi, in Grecia, di un impulso speculatore diretto all’esame
e alla determinazione indipendente dei criteri fondamentali della credenza e del-
la condotta si pùo quasi far coincidere col primo risvegliarsi, in Socrate e nei
suoi discepoli, di una chiara coscienza della necessità di sottoporre a critica le di-
stinzioni e le identificazioni implicitamente accettate dal linguaggio comune, col
riconoscimento ciòe del diritto, di ogni singolo pensatore, di far dipendere la pro-
pria adesione ad esse dai risultati di un’indagine pregiudiziale sul loro grado di
coerenza, e sui motivi adducibili a giustificazione di esse.

L’impressione, che si ha frequentemente alla lettura dei migliori e dei più ela-
borati tra i dialoghi di Platone (per esempio delTeeteto), di trovarsi quasi de-
fraudati di una conclusione o di una risposta definitiva alle questioni sollevate,
mentre l’intera esposizione non sembra mirare ad altro che ad eccitare il desiderio
di averne una, e a persuadere dell’insufficienza di quelle successivamente prese in
considerazione,̀e dovuta appunto a ciò che l’intento principale dell’autore noǹe

156



di guidare a definitive soluzioni dei problemi da lui trattati, ma piuttosto di mettere
in grado chi legge di ricercare tali soluzioni per proprio conto e “spregiudicata-
mente”, dopo essersi cioè liberato da tutti gli impacci provenienti da un eccessivo
rispetto per le formule sancite dal linguaggio ordinario, e dopo avere risolute le
difficoltà dovute alla imprecisione dei termini che in tali formule sono adoperati.

Tra i più importanti tentativi di determinare in modo sistematico i diversi sensi
che, nel linguaggio ordinario, si trovano attribuiti ai termini più importanti, e pìu
frequentemente adoperati nelle discussioni filosofiche,è da porre il quarto libro
dellaMetaphysicadi Aristotele, dove appunto si tenta di enumerare e precisare i
diversi sensi di tali termini, facendo risaltare i legami e le differenze che sussistono
tra essi.

È certamente da porre tra gli episodi più curiosi della storia della cultura oc-
cidentale, medioevale e moderna, il fatto che la stessa esposizione, destinata da
Aristotele a servire di cura e di rimedio preventivo contro gli effetti di certe ambi-
guità, o imperfezioni, caratteristiche della lingua greca, finı̀ per diventare alla sua
volta, in seguito al predominio della influenza aristotelica sullo svolgimento del
pensiero latino medioevale, una sorgente di nuove confusioni e di nuove ambi-
guità che vennero ad aggiungersi a quelle, tutt’affatto diverse, e naturalmente non
contemplate da Aristotele, che presentava già per se stesso l’impiego della lingua
latina per la trattazione di questioni filosofiche. Basta accennare, per esempio, a
quelle derivanti dalla mancanza in latino dell’articolo.

Il filosofo inglese Th. Reid paragona a questo riguardo giustamente gli scola-
stici a dei malati che, avendo a propria portata dei prodotti farmaceutici destinati
alla cura di malattie affatto diverse da quelle da cui essi erano infetti, credettero
di potersene ciò nonostante servire, e aggiunsero cosı̀ alle proprie malattie altri
malanni non meno gravi derivanti da tale imprudente applicazione di rimedi non
adatti per essi.

È questa una ragione, da aggiungere alle tante altre, per cui il pensiero filosofi-
co, chèe frutto di una data civilt̀a o di un dato stadio di cultura, non può conservare
che in parte la capacità di esercitare l’influenza che gliè propria, in altre civilt̀a o
in altri stadi di cultura.

Quella parte specialmente della filosofia, che ha per oggetto l’analisi e la cri-
tica dei concetti e dei criteri fondamentali del sapere e dell’agire, esige di essere,
per dir cos̀ı, ripensata in ogni successiva generazione; in caso contrario essa corre
rischio di perdere ogni efficacia, e di riuscire piuttosto di danno che di vantaggio
a quelli che ne subiscono passivamente l’influenza.

I processi, che conducono a eliminare le distinzioni che vengono man mano a
essere riconosciute superflue o ingiustificabili, non sono meno necessari al sano
sviluppo del pensiero scientifico e filosofico di quantoè, per la vita del corpo,
l’attivit à normale e non interrotta degli organi di secrezione.

157



La resistenza che le associazioni verbali oppongono al rapido effettuarsi di tali
processi di eliminazione si manifesta sotto le più diverse forme.

Spesso ci avviene, per esempio, di trovarci costretti a formulare le questioni
medesime, che ci proponiamo, con frasi che tendono, già per se stesse, e indi-
pendentemente da ogni nostra intenzione, a indurre chi voglia dare ad esse una
qualunque risposta ad ammettere già implicitamente come risolte altre questioni
che, dalla forma stessa della domanda, vengono in certo modo pregiudicate.

Per designare le questioni di questa specie gli scolastici avevano a disposizione
uno speciale termine tecnico, quello di “exponibilia”, che essi applicavano a tutte
quelle domande alle quali, nelle dispute, si aveva il diritto di rifiutarsi di rispondere
con un s̀ı o con un no, per la ragione che tanto il rispondere in un modo come
nell’altro equivaleva a concedere un punto essenziale della questione.

Tra gli esempi di tali proposizioni che essi citavano più spesso figuravano
quelle in cui si domanda a qualcuno quando ha cominciato o quando finirà di fare
qualche cosa. Se per esempio ci si domanda “se abbiamo intenzione di comin-
ciare presto ad agire onestamente”, oppure “seè molto tempo che non ci capita
di mentire”, noi non possiamo rispondere né affermativamente ńe negativamente
senza ammettere, in ciascuno dei due casi, di essere, o di essere stati, disonesti o
bugiardi.

Un’altra classe di proposizioni “exponibiles”, assai pìu importante delle pre-
cedenti per quanto riguarda il nostro soggetto,è costituita da quelli che si po-
trebbero chiamare i “dilemmi insussistenti”; da quelle domande cioè colle quali,
presentando come un’alternativa la scelta tra due diverse ammissioni, si viene im-
plicitamente ad asserire, o a farsi concedere, che l’accettare per vera l’una di esse
equivalga ad asserire la falsità dell’altra.

Le domande di questa specie acquistano plausibilità per il fatto che le due
affermazioni tra le quali ci si domanda di scegliere sono fatte apparire come con-
traddittorie l’una all’altra, sembrando cosı̀ il dilemma ridursi alla domanda se una
stessa affermazione sia vera o falsa.

Ogni domanda, alla quale si possa rispondere con un sı̀ o con un no, pùo na-
turalmente sempre essere posta sotto forma di dilemma; ma reciprocamente non
è vero che ogni dilemma corrisponda a unasola domanda. Perché questo sia,
occorre che la persona alla quale il dilemmaè rivolto ammetta gìa che le due pro-
posizioni, di cui gli si domanda quale sia la vera, non possono essere vere l’una e
l’altra, o non possono essere false tutte e due. Altrimenti l’esigere dall’interpellato
la scelta tra le due proposizioni in questione equivale ad esigere che egli dia, nello
stesso tempo, e con uno stesso atto di affermazione o di negazione, risposta adue
domande che potrebbero essere affatto diverse e indipendenti l’una dall’altra.

Il caso rientrerebbe dunque in quella categoria di sofismi che da Aristotele
sono presi in considerazione (in uno degli ultimi capitoli deiSofistici elenchi)
sotto il nome di fallacie della “molteplice interrogazione”.

158



Essi si incontrano frequentissimamente in ogni ramo di ricerca filosofica, dalla
teoria della conoscenza all’etica e alla filosofia del diritto.

Se si domanda, per esempio, se le pene vengono applicate ai delinquenti per-
ché essi hanno trasgredito la legge, oppure perché esse servano a prevenire altre
future trasgressioni, si avrebbe torto dando alla risposta la forma di accettazione
dell’una o dell’altra delle due asserzioni che figurano contrapposte. Che i delin-
quenti siano puniti perch́e hanno trasgredito la legge, non solo nonè incompati-
bile, maè al contrario una condizione indispensabile a che la loro punizione sia
efficace come mezzo per distogliere essi od altri dal trasgredire di nuovo la legge.
È appunto perch́e la pena abbia la massima efficacia a questo scopo, cheè necessa-
rio infliggerla a quelli, e soltanto a quelli, dai quali la leggeè stata volontariamente
trasgredita.

Un altro caso che si presenta non meno frequentemente, in ogni campo di
ricerca filosofica,̀e quello delle domande colle quali, di fronte ad un fatto che
risulta da un complesso di circostanze e di condizioni, si chiede quale tra queste sia
la causa, come se l’asserire che una delle dette circostanze coopera alla produzione
del fatto escludesse che vi devano o vi possano cooperare anche le altre.

Anche qui, come nel caso precedente, l’illusione consiste nel vedere un’alter-
nativa, mentre invece la questione da fare sarebbe piuttosto quella di decidere fino
a che punto ciascuna delle asserzioni, apparentemente contraddittorie, sia vera, e
da quali circostanze dipenda il loro grado di verità.

Non è raro anche il caso dei dilemmi nei quali una delle due asserzioni po-
ste in contrasto comprende l’altra come un caso particolare. Si contrappone, per
esempio, il “credere” al “sapere”, come se ciò che “sappiamo” non costituisse, in
ogni modo, una parte di ciò che “crediamo”, qualunque siano d’altronde i carat-
teri che giustificano il classificare le nostre “cognizioni” a parte dallealtre nostre
“credenze”.

Parimenti si contrappone chi agisce per “istinto” o per “sentimento” a chiè
mosso da “ragioni”, come se quelle che noi chiamiamo “ragioni” potessero esse-
re qualche cosa di diverso – almeno in quanto ci “muovono” ad agire – da uno
speciale insieme di istinti, di desideri, di sentimenti. come, per esempio, il desi-
derio di non sacrificare al presente il futuro, il timore di doversi più tardi pentire,
il bisogno di sapersi padroni di sé e delle proprie azioni, il sentimento di una
responsabilit̀a da sostenere, di un dovere, di una missione da compiere, ecc.

È un fatto abbastanza strano che, mentre la maggior parte delle persone che si
interessano a questioni di metodo ammettono che, salvo ragioni di convenienza,
e salvo l’obbligo della coerenza, ognuno ha diritto di attribuire il senso che vuole
ai termini di cui intende far uso – purché lo dichiari espressamente mediante una
definizione –, pochi osservano invece che la parte più importante di questo diritto
non è quella che consiste nella libertà di far corrispondere, a dati concetti o a
date classi di fatti, certi suoni o segni invece di certi altri, ma piuttosto quella

159



che consiste nella libertà di accettare o non accettare le classificazioni o i concetti
che, comunque designati, ci sembrino inopportuni e non adeguati agli scopi che
possiamo avere in vista in ciascuna determinata circostanza.

Questa indipendenza di fronte agli ordinamenti e aggruppamenti che si trovano
già sanzionati dal linguaggio comuneè ben pìu importante e preziosa, per gli scopi
delle discussioni filosofiche e scientifiche, che non la facoltà di sostituire certe
parole a certe altre per designare date classi di fatti, o dati concetti, una volta che
questi siano stabiliti, o accettati.

Potrebbero due linguaggi non avere in comune neppure una parola, e nono-
stante cìo non differire affatto nella loro tendenza a nascondere certi rapporti di
somiglianza o di differenza tra i fatti, o a farne apparire altri come più importanti
di quanto essi siano effettivamente.

160



XIV

Il ruolo dei paradossi in filosofia

Pubblicato in “Revue de philosophie”,
gennaio 1905, col titoloLe rôle des pa-
radoxes dans la philosophie. Tradotto in
italiano in G.VAILATI Scritti filosofici, a
cura di G. Lanaro, Rossi, Napoli, 1972.

A un antico filosofo viene attribuita l’osservazione, spesso citata, che non esiste
opinione tanto assurda da non essere stata adottata da qualche filosofo. Pur te-
nendo conto di quel tanto di iperbolico e di ironico che la frase contiene, non si
può fare a meno di riconoscere che essa segnala uno dei più notevoli tra quei ca-
ratteri distintivi che contribuiscono a giustificare il contrasto tra le speculazioni
filosofiche e il pensiero scientifico propriamente detto.

Si potrebbe osservare che, agli occhi dello storico delle conoscenze umane,
lo stesso contrasto tra scienza e filosofia nonè che un aspetto del contrasto tra
la scienza in via di formazione e la scienza costituita ed organizzata; e che, in
effetti, lo sviluppo delle parti teoriche e astratte di ogni scienza particolare, con
l’eccezione forse delle scienze puramente matematiche, ci offre un numero di
esempi di opinioni assurde e contraddittorie non minore di quello fornito dalla
storia della filosofia.

D’altro canto non viè da stupirsi del fatto che i metodi e le conclusioni dei
filosofi manchino a volte delle qualità che sono proprie ai procedimenti o alle
conclusioni degli scienziati, dal momento che, per tacita convenzione, essi non le
potrebbero acquistare senza per ciò stesso cessare di occupare un posto tra le spe-
culazioni considerate propriamente “filosofiche” e senza essere immediatamente
fregiate del titolo di “scientifiche”. E anche quando gli scienziati non si rifiutano

161



di lasciare alla filosofia il compito di organizzare e armonizzare in vedute d’in-
sieme i primi principi e le conclusioni estreme delle diverse scienze e dei vari
ordini di ricerca, non lo fanno forse soprattutto nel proprio interesse, liberandosi
in tal modo dal compito, che incomberebbe loro di mettersi direttamente d’ac-
cordo, di assicurarsi essi stessi che le ipotesi alle quali hanno fatto ricorso nelle
diverse branche che coltivano siano compatibili, e di eliminare le incoerenze e le
contraddizioni che si potrebbero manifestare tra di esse? Non curandosi di ciò,
gli scienziati si sentono più liberi, mentre la filosofia resta ancor più esposta al
conflitto con le esigenze irrazionali del senso comune, poiché si trova costretta ad
adottare, sotto la propria ed esclusiva responsabilità, ipotesi o teorie che il senso
comune, per l’ignoranza delle difficoltà che col loro aiuto si cerca di superare,è
propenso a qualificare come assurde e fantastiche.

Sarebbe tuttavia errato credere che le circostanze su cui abbiamo attirato l’at-
tenzione siano le sole che contribuiscono a conferire alle speculazioni filosofiche
quell’aria di paradosso che esse tendono cosı̀ spesso ad assumere.

Ve n’è un’altra il cui influsso, benché sia pìu recondito e meno. facile a
riconoscersi, noǹe per questo che più profondo e pìu importante da scoprire.

Tra le ricerche che non siè mai cessato di considerare come rientranti nell’am-
bito della filosofia, figurano in primo luogo quelle che si riferiscono all’analisi
critica delle nozioni pìu generali e astratte, il cui usoè condizione indispensabile
di ogni tipo di attivit̀a intellettuale: le nozioni ditempo, spazio, sostanza, causa,
attività, legge, spiegazione,ecc.

Determinare e distinguere i diversi significati che ciascuno di questi termini
comporta; esaminare i rapporti che sussistono tra le concezioni che essi esprimo-
no; congiungere e ridurre quest’ultime le une alle altre scomponendo e definendo
le nozioni pìu complesse mediante quelle più semplici ed elementari; ricercar-
ne l’origine, la giustificazione, il ruolo nei processi di scoperta e dimostrazione:
questi sono i compiti a cui, da Platone e Aristotele fino a Locke e Leibniz, da De-
scartes e Pascal a Cournot, Comte e Stuart Mill, nessun filosofo degno di questo
nome ha mai creduto di potersi sottrarre.

Orbeneè proprio nel corso di questo tipo di ricerche che i filosofi sono più
frequentemente indotti a formulare delle conclusioni o ad enunciare dei punti di
vista che urtano la ragione volgare come paradossi o negazioni di verità evidenti.

Nonè difficile trovare la spiegazione di tale fatto, soprattutto se si trae profitto
dall’osservazione di fatti analoghi a cui il medesimo procedimento di analisi dà
luogo in quelle scienze positive che hanno maggiore occasione di usarlo, cioè
nelle diverse parti della matematica.

Per citare un esempio recentissimo, quando i matematici, che coltivano quella
nuova branca delle scienze matematiche nota come teoria degli insiemi, rifiutano
di ammettere l’assioma il quale afferma che il tuttoè più grande delle sue parti,
e ammettono al contrario che vi possano essere dei “tutti” addirittura uguali a

162



ciascuna delle parti che concorrono a costituirli, enunciano una proposizione che
si pùo ben qualificare come paradossale, e anche come unacontradictio in adiecto.

Eppure questo paradossoè solo una conseguenza inevitabile e perfettamente
legittima dell’adozione di un nuovo e più generale criterio per giudicare l’ugua-
glianza o la non-uguaglianza di due insiemi composti d’un numero finito o infinito
d’elementi; esso non esprime niente di più paradossale di ciò che gìa si esprime-
rebbe affermando che i punti di due segmenti di lunghezza disuguale possono
corrispondersi gli uni agli altri in modo tale che a ciascun punto di uno dei due
segmenti corrisponda un solo punto dell’altro e viceversa.

Allo stesso modo, prima che il concetto di moltiplicazione venisse esteso ai
numeri frazionari o ai numeri negativi, si sarebbe potuto credere di enunciare
un paradosso dicendo che un prodotto può anche essere minore di uno dei suoi
fattori. Edè solo mediante un’ulteriore generalizzazione della nozione di prodotto
che i matematici possono ora permettersi di negare, senza ombra di paradosso,
l’indipendenza del valore di un prodotto dall’ordine dei suoi fattori, o di parlare
persino del prodotto di due punti o del prodotto di una linea per un punto.

A questi esempi, che scelgo quasi a caso tra quelli che ci presenta la storia delle
scienze matematiche, sarebbe del tutto inutile aggiungerne altri, poiché, se non
erro, essi bastano già a suggerirci una spiegazione del fatto di cui discorriamo, cioè
della tendenza delle ricerche che hanno per oggetto l’analisi di concetti astratti a
portare a conclusioni che assumono la forma di negazioni delle verità più evidenti
e quasi assiomatiche.

Di fatto, la maggior parte delle proposizioni composte mediante queste nozio-
ni astratte deve il suo carattere di evidenza e necessità solo alla circostanza di poter
essere interpretata come conseguenza della definizione stessa dei termini che vi
figurano.

A volte basta il pìu piccolo mutamento nel senso che attribuiamo ad uno di
questi termini per cambiare completamente la portata dell’asserzione che esse
esprimono e per trasformare una proposizione, che prima veniva considerata co-
me “vera per definizione”, in un’altra che afferma un fatto o legge che si potrebbe
contestare senza contraddirsi.

La proposizione perde allora ogni diritto all’“evidenza” di cui godeva nella sua
primitiva interpretazione e la sua stessa negazione diventa una ipotesi possibile e
altrettanto legittima quanto la sua affermazione.

Come gìa molto tempo addietro aveva osservato un pensatore troppo dimenti-
cato, Bernhard Bolzano (1781-1848), quando si enuncia, per esempio, l’assioma
che ogni effetto deve avere una causa, lo si può anche giustificare dicendo che un
effetto senza causa non sarebbe un effetto; ma l’assioma interpretato in tal modo,
bench́e sia evidentissimo, non ci dice quasi niente, poiché di fronte a un fatto o
ad un fenomeno qualsiasi, ci sarà altrettanto difficile decidere se essoè un effetto,
quanto decidere se essoha una causa. Se, al contrario, la frase “ogni effetto ha

163



una causa” viene interpretata nel senso che ogni fenomeno, ovvero tutto ciò che
avviene, ha una causa, questa frase ci dice allora qualcosa, e qualcosa di molto
importante edutile, ma cessa allo stesso tempo di essere evidente enecessaria
e diviene suscettibile di essere considerata soggetta ad eccezioni. Locke aveva
giustamente osservato, a proposito delle “massime”, che molte di esse possono
essere considerate certe solo alla condizione di venire svuotate di ogni significato
e possono mantenere il loro significato solo alla condizione di rinunciare alla loro
evidenza e talvolta perfino alla loro certezza.1

Ogni sforzo compiuto per analizzare e scomporre nei loro elementi le nozioni
alle quali si riferiscono le proposizioni di questo tipo, per il solo fatto di metterci
in grado di attribuire ai termini che le designano dei significati sempre più gene-
rali, cioè dei sensi che implicano una parte sempre minore degli elementi che ne
costituivano il senso primitivo, tende a modificare la portata e il significato stesso
delle proposizioni in cui essi figurano. Le proposizioni in cui al soggetto veni-
va attribuito qualche carattere che in tal modo ha cessato di far parte della sua
definizione, divengono allora proposizioni che possono essere contestate o anche
supposte false, benché la loro negazione possa continuare a sembrare assurda o
paradossale a tutti coloro il cui potere d’astrazione nonè ancora sviluppato a suf-
ficienza perch́e siano in grado di separare odissociarei caratteri considerati nelle
nuove definizioni da quelli che vi si trovavano originariamente associati. Qui sta
la fonte di quella sorta di paralogismi che il grande logico e matematico genovese
Gerolamo Saccheri S.J.2 (1660– 1733) ha segnalato come i maggiori responsabili
del perpetuarsi delle dispute filosofiche.

Per mezzo di considerazioni analoghe a quelle ora esposteè possibile spie-
gare il fatto, assai degno di nota, che i paradossi filosofici apparentemente più
incompatibili con i postulati del buon senso volgare, sono proprio quelli che si
presentano come negazioni della realtà di qualche distinzione che viene conside-
rata evidente di per se stessa: la distinzione, per esempio, tra realtà e illusione, tra
azioni volontarie e azioni involontarie o tra la giustizia e l’utile comune, ecc.

Anche qui ogni sforzo tendente a generalizzare, ad analizzare i criteri median-
te i quali tali distinzioni potrebbero essere precisate o giustificate, ogni tentativo
di formulare tali criteri e ridurli alla forma più semplice di cui siano suscettibili,
tutto ciò è volgarmente interpretato come un mettere in discussione la realtà del-
la distinzione stessa di cui si cerca in tal modo di determinare o approfondire i
fondamenti, insomma come un attentare alla sua integrità o alla sua “legittimit̀a”.

In questi casi noǹe sempre facile accorgersi di essere vittime di un pregiudi-
zio affatto simile a quello che in altri tempi faceva considerare i ragionamenti in
favore degli antipodi come tendenti a mettere in discussione la differenza tra la

1Essay on Understanding, lib. IV, capp. VII, VIII.
2Logica demonstrativa, Torino, 1697.

164



condizione di un uomo che sta in piedi e quella di un altro che si trova sospeso
con la testa in basso.É inutile che Berkeley si sforzi di persuadere i suoi avversari
cheè la loro teoria e non la sua a lasciar buon gioco alle obbiezioni degli scettici
contro la realt̀a del mondo esterno;è inutile che egli dichiari fino alla sazietà che
si propone semplicemente di chiarire e determinare cosa si intende dire afferman-
do che le cose materialiesistono(dal momento che tale termine in tale frase non
può avere lo stesso senso che ha quandoè usato per affermare la nostra esistenza
personale o quella di altre coscienze analoghe alla nostra).

Si continuer̀a ugualmente a rimproverargli di aver voluto abolire la distinzione
da tutti riconosciuta tra le cose “reali” e le illusioni della nostra fantasia, come si
rimprovera a Hume di aver voluto abolire la distinzione tra le cause di un fenome-
no e i suoi antecedenti, invece di attribuirgli il merito di aver approfondito l’analisi
della nozione di causa e aver apportato un contributo importante allo studio del
suo sviluppo.È come se si accusassero Newton o gli accademici del Cimento di
aver negato l’esistenza del diamante quando hanno dimostrato che non si trattava
che di carbone cristallizzato.

Ma il caso pìu curioso si presenta quando gli stessi iniziatori di una nuova
teoria filosofica, e non i loro avversari soltanto, si persuadono (o si esprimono
come se fossero persuasi, ciò cheè quasi lo stesso) che le loro analisi o le loro
nuove definizioni sconvolgeranno dalle fondamenta tutte le idee correnti su quel
dato argomento e quando si immaginano che, per mezzo di esse, convinceranno
dei propri errori tutti i predecessori e lo stesso senso comune.

Mi limiter ò a citare due esempi di questo fatto, ricavando l’uno dalle specula-
zioni etiche e l’altro dalla teoria della conoscenza.

Il primo ci viene offerto da quei filosofi o scienziati i quali, per il solo fatto
d’ammettere che le azioni umane non costituiscono un’eccezione a ciò che essi
chiamano legge di causalità, ciòe per il solo fatto di ammettere che esse sono re-
golate da leggi invariabili come ogni altra categoria di fenomeni, si son creduti in
obbligo di rigettare come illusorie e illegittime le nozioni di responsabilità mora-
le, merito, ecc., e perfino la distinzione tra azioni volontarie e azioni involontarie
o tra gli avvenimenti che dipendono dalla nostra volontà e quelli che non ne di-
pendono; come se queste nozioni e distinzioni non trovassero il loro fondamento
più sicuro ed inoppugnabile proprio nella considerazione dei diversi tipi di cau-
se che concorrono a determinare le nostre azioni e dei differenti mezzi a cui di
conseguenza si può e si deve ricorrere per provocarle o impedirle.

L’altro esempio ciè offerto dai filosofi o scienziati i quali dichiarano che la
scienza o la filosofia non possono pretendere di conoscere nulla intorno alla “na-
tura delle cose” o alle “vere cause” dell’universo, giacché la loro unica funzione
legittimasi limita alla determinazione delle leggi di successione e coesistenza dei
fenomeni. Come se, tra i problemi che i loro predecessori formulavano con frasi
composte con parole quali “causa” e “natura delle cose”, se ne potesse trovare

165



anche uno solo non suscettibile di esser tradotto nella nuova nomenclatura; e co-
me se la risoluzione di occuparsisolodelle questioni chèe possibile formulare in
termini di coesistenza e di successione implicassedi per se stessala rinuncia ad
occuparsi di qualsiasi problema.

Attraverso una ben singolare illusione siè giunti in tal modo a vedere in ogni
nuovo progresso della conoscenza del meccanismo psicologico della nostra in-
telligenza, la giustificazione di una concezione sempre più ristretta dei limiti che
s’impongono alla sua sfera d’attività e un buon motivo per svalutare le nostre
facolt̀a mentali come radicalmente incapaci di darci risposte soddisfacenti su que-
stioni che venivano precedentemente considerate di loro competenza, anziché per
aumentare la nostra fiducia nel loro impiego.

Si è arrivati al punto di dichiarare inaccessibile alla ricerca scientifica ciò che
è sempre stato considerato il suo scopo più immediato: la spiegazione dei fatti che
ci vengono presentati dall’osservazione.

Con una celebre frase, una delle scienze più perfette e possenti, la meccanica
razionale,̀e stata caratterizzata come scienza che non si propone altro fine se non
quello di descriverenel modo pìu esatto e pìu semplice i movimenti dei corpi e
le circostanze nelle quali essi hanno luogo; in tale frase siè creduto di ravvisare
quasi una confessione della radicale impotenza del pensiero umano a raggiungere
le spiegazioni perfino dei fatti più semplici sui quali esso riflette, invece di rico-
noscervi il segno di un progresso nella determinazione di ciò cheè e di cìo che
può essere una spiegazione, progresso che il superbo sviluppo della meccanica
moderna ha contribuito in larga misura a rendere possibile, e di cui gli altri settori
meno avanzati della ricerca scientifica non tarderanno a beneficiare a loro volta.

166



XV

Sull’arte d’interrogare

Pubblicato in “Rivista di Psicologia”,
anno I, n. 2, marzo–aprile 1905.

I lettori di questo prezioso manualetto di psicologia pedagogica che sono iDiscor-
si ai Maestri1 del James non possono aver dimenticata una graziosa storiella che
egli riporta per provare quanto sia difficile farsi un’idea del senso attribuito dal
bambino alle parole astratte che il maestro gli insegna a ripetere. Il James narra di
un suo conoscente che, volendo spiegare a una bambina il significato del termine
grammaticale “voce passiva”, le diceva: “Supponiamo che tu mi uccidessi; allo-
ra, tu che uccidi sei nella voce attiva, io che sono ucciso, invece, sono nella voce
passiva”. “Ma come puoi tu parlare se sei ucciso?” disse la bambina. “Mah, puoi
supporre ch’io non sia morto del tutto”. Il giorno dopo, tornando sull’argomen-
to, domanda alla bambina che cosa s’intenda per “voce passiva” ed essa risponde
subito: “La voce che si ha quando non siè morti del tutto”.

Questa piccola esperienza non deve aver avuto certamente l’effetto d’incorag-
giare il maestro a continuare nell’impiego del metodo ch’egli aveva creduto i1 più
adatto per iniziare la bambina ai misteri della grammatica.

Nondimeno egli avrebbe avuto torto di abbandonarlo per ritornare a quello più
comunemente seguito, consistente nell’enunciare e far ripetere una definizione,
più o meno soddisfacente, del termine in questione. A questo modo egli sarebbe
riuscito a mettere facilmente la bambina in grado di dare, a chi le domandasse che

1W. James,Talks to teachers on Psychology and to students on some of lifes Ideals, London,
Longmans, Green and Co., 1901, p. 152; tradotto in italiano da G.C. Ferrari, sotto il titolo:Gli
Ideali della vita, “Discorsi ai Giovani ed ai Maestri”, Torino, Bocca, P.B.S.M., 1901.

167



cosa significhi “voce passiva”, una risposta non peggiore di quella che avrebbe
potuto essere data da qualunque filologo di professione.

Ma la bambina non si sarebbe con ciò avvicinata pìu di prima ad intendere, sia
pure in modo vago, il senso della parola. Essa avrebbe solamente imparato a ce-
lare, a mascherare la sua ignoranza, ignoranza che del resto non avrebbe mancato
di manifestarsi in seguito, di fronte a qualsiasi invito di applicare la sua presunta
cognizione a qualche caso concreto.

È un luogo comune della didattica l’osservazione che, se il senso d’una parola
è troppo recondito per essere spiegato a un bambino col ricorso ad esempi e casi
particolari, meno ancora si potrà farglielo intendere per mezzo d’una definizio-
ne, nella quale devono inevitabilmente figurare delle parole ancora più astratte e
difficili a comprendere di quella che con esse si vuoldefinire. Ammesso tutta-
via che anche questa norma subisca delle eccezioni, e che dire “più astratto” non
voglia sempre dire “pìu difficile a comprendere”, una cosa si può affermare con
sicurezza, ed̀e questa: che il peggior modo di assicurarsi del grado dl conoscen-
za che un individuo, e specialmente un bambino, ha di qualche cosa,è quello di
domandargli che cosa essaè.

La frequenza colla qualèe fatto ricorso a domande di questo tipo, nei vari
stadi d’insegnamento e il posto che ad esseè fatto nei procedimenti d’esame o di
valutazione del profitto nelle nostre scuole, mi sembra siano da porre tra i sintomi
più caratteristici della condizione arretrata della nostra tecnica didattica rispetto al
presente stato della psicologia delle operazioni intellettuali. Su nessun altro punto
si presenta, infatti, cosı̀ stridente il contrasto tra i procedimenti didattici ordinaria-
mente seguiti e la tendenza fondamentale della psicologia moderna a riguardare i
concetti generali come dei semplici strumenti(Denkmittel), non aventi altro com-
pito che quello di renderci possibile ordinare, classificare, foggiare a determinati
scopi, il materiale bruto delle esperienze particolari. In conformità a tale vedu-
ta, il non saperapplicareun concetto, il non saperdistinguerei fatti, che in esso
rientrano, dagli altri che a questi si oppongono, equivale a non possedere affatto il
concetto stesso e a non averlo ancora acquistato, qualunque sia d’altronde l’abilità
che si abbia a ripetere delle parole che pretendano definirlo o spiegarlo.

Tutta una scuola, e non certo la meno importante, di psicologia contempora-
nea, estendendo questa considerazione oltreché all’acquisto dei concetti, anche a
quello di qualsiasi cognizione o dottrina astratta, sostiene anzi che non solo l’u-
tilit à ma il significato stesso che si può attribuire a un ipotesi, o ad una teoria,
non consiste in altro che nelleconoscenze di fatto(“pragmatiche”) che siè capaci
di trarne, in confronto a quelle che deriverebbero invece dalla sua negazione o
dall’ammissione di qualche altra diversa ipotesi o teoria.

Il Mach ravvicina, con un paragone assai suggestivo, la posizione di uno scien-
ziato, di fronte a una teoria che gliè famigliare, a quella d’un suonatore di fronte a
una pagina di musica. Allo stesso modo come per questi la pagina di musica non

168



servirebbe a nulla se non gli suggerisse l’esecuzione dl determinati movimenti at-
ti a produrre i suoni che essa rappresenta, cosi anche lo scienziato, ad esempio il
fisico, non pùo riguardarsi come in possesso d’una data teoria, se non sa raffigu-
rarsi distintamente quali sono le esperienze o le verifiche sperimentali alle quali
dovrebbe procedere per metterne a prova la validità o, in altre parole, quali sono i
fatti chedovrebberoavvenire se essa fosse vera.

E se cìo vale per lo scienziato, quanto più deve valere per chi muove i primi
passi sul terreno delle astrazioni teoriche – per il bambino nel quale i processi
spontanei del ragionamento non sono ancora stati assoggettati ad alcuna disciplina
organizzatrice, per l’allievo anche più maturo che si affaccia ad un nuovo soggetto
di studi senza alcuna preparazione che lo abbia fornito dei materiali concreti sui
quali la sua attivit̀a discriminativa e generalizzatriceè chiamata ad esercitarsi?

Nella mia qualit̀a d’insegnante di matematica nelle scuole medie ho occasione
di constatare giornalmente, e sotto le forme più caratteristiche, la naturale resisten-
za che la mente infantile oppone all’ammissione di nuove idee generali, quando
le definizioni, mediante le quali esse le sono presentate, non sono precedute o
accompagnate da una sufficiente copia di esempi concreti.

Se, per esempio, dopo aver definito il parallelogramma come un quadrilatero
avente i lati opposti paralleli, domando che mi si disegni un parallelogrammo,è
ben raro il caso che questo non mi venga rappresentato sotto forma di rettango-
lo. Parimenti se a un alunno che m’abbia definito il triangolo come una parte di
piano limitata da tre linee rette, dico di disegnare un triangolo, posso aspettarmi,
con poca probabilit̀a d’ingannarmi, che egli mi disegnerà un triangolo equilatero,
e se, in questo caso, gli dico di disegnarmi unaltro triangolo, posso esser certo
che egli creder̀a di soddisfare completamente il mio desiderio disegnando un altro
triangolo... equilatero, precisamente come avviene nella nota storiella del bambi-
no che, dopo aver citato il rinoceronte come un esempio di pachiderma, richiesto
di additare un altro esempio risponde: “Un altro rinoceronte”.

Ed è ben naturale che cosı̀ avvenga. Perch́e una definizione riesca a fermare,
come deve, l’attenzione di chi l’intende sui caratteri posseduti in comune dagli og-
getti chiamati col nome che si tratta di definire, occorre che questi siano presenti
alla sua mente in un numero e in una varietà sufficiente, perch́e essa possa distin-
guere i detti caratteri dagli altri ai quali essi si trovano frammisti in quelli, tra gli
oggetti della classe in questione, che gli sono eventualmente più famigliari, o che
gli vengono pìu facilmente suggeriti dalle associazioni verbali antecedentemente
stabilite.

A evitare questo inconveniente nonè certamente indispensabile che chi inten-
de la definizione abbia avuto effettiva esperienza di tutte le varie specie di casi
che essa contempla. E anzi la definizione stessa che d’ordinario provoca la mente
a completare coll’immaginazione la propria esperienza, ad elaborare idealmente
i dati di questa in modo da introdurre in essi il più grande numero di divergenze

169



individuali compatibili colle condizioni enunciate. Ma ciò rappresenta ad ogni
modo uno sforzo, e uno sforzo tanto più penoso e tanto più difficile quanto meno
esso pùo trovare punti d’appoggio in impressioni o esperienze già registrate nella
memoria.

Aiutare in questo sforzo l’alunno, presentare ai suoi sensi o alla sua fantasia
gli esempi concreti più opportuni e suggestivi, dirigere la sua attenzione sui ca-
ratteri pei quali essi si rassomigliano, educarlo a riconoscere la presenza di questi
anche in altri casi che a primo aspetto possono sembrargli diversi, ecc., tutto ciò
è certamente qualche cosa di più difficile e faticoso che non insegnargli a ripetere
determinate frasi stereotipe o arricchirgli la mente diclichésverbali. Ma il credere
di poter arrivare in altro modo a comunicargli delle cognizioni o a trasmettergli
delle ideeè una pretesa che dovrebbe sembrare tanto assurda e ridicola quanto
quella del contadino che, per mandare un paio di scarpe a suo figlio, le appendeva
ai fili del telegrafo.

Il James racconta, nello stesso suo scritto già citato, di un bambino al quale fu
fatta la seguente domanda: “Se tu scavassi un pozzo tanto profondo da arrivare fin
quasi al centro della terra, come ti troveresti in fondo ad esso? Più al caldo o pìu
al freddo che qui?”. Non avendo egli data alcuna risposta, il maestro per aiutarlo
a fare pìu “bella figura”, gli ripete la stessa domanda sotto un’altra forma: “In che
stato di temperaturasi trova il centro del nostro globo?”. E il bambino risponde
allora trionfalmente: “Il centro del nostro globo si trova in stato diignea fusione”
.

Chi sa che cosa doveva rappresentare per lui lo stato difusione igneaal centro
del globo se egli non era in grado di dire se colà si sarebbe trovato più al freddo o
più al caldo che nella scuola!

La prima forma sotto la quale la domanda gli era stata rivolta rappresenta a
mio parere in modo abbastanza caratteristico il tipo al quale dovrebbero, quanto
più è possibile, avvicinarsi le domande di chi insegna, sia che esse vengano fatte
allo scopo di stimolare l’alunno a riflettere, sia che con esse si miri a rendersi
conto dello stato delle sue cognizioni.

Le migliori domande, tanto per l’uno come per l’altro di questi scopi, sono
cioè quelle che si riferiscono allaprevisionedi un fatto determinato, quelle nelle
quali, dopo aver descritto all’allievo una determinata situazione e una serie di
determinate operazioni, gli si domanda che cosa egli siaspetterebbedi trovare e di
ottenere nel caso che le eseguisse, o comeagirebbeulteriormente se si proponesse
di raggiungere in tali circostanze un determinato risultato.

Né è da credere che la convenienza di ricorrere a questa specie di domande
(la convenienza ciòe di porre le domande sotto a questa forma condizionale o
“pragmatica”, come si potrebbe chiamare) si limiti al campo dell’insegnamento
elementare o ai primi stadi dello sviluppo intellettuale.

170



Per quanto, per esempio, a chi ha già nozioni sufficienti di fisica possa parere la
stessa cosa domandare: “Qualè il peso specifico del mercurio?”, o il domandare
invece: “Quanti litri d’acqua occorrerebbe versare in un recipiente perché esso
pesasse tanto come se contenesse un litro di mercurio?”, pure lo stesso nonè per
chi è sulla via di acquistare e famigliarizzarsi colle esperienze che la parola “peso
specifico” ha l’ufficio di richiamare e rappresentare. E la differenza tra i due tipi di
domande si accentua ancora più se, dalle parti pìu elementari della fisica, si passa
a quelle nelle quali, come ad esempio nella termodinamica o nell’elettrotecnica,
si maneggiano dei concetti simboleggianti e riassumenti operazioni e reazioni ben
più complesse di quelle che consistono nell’equilibrare i due piatti d’una bilancia.

La trascuranza, in questo caso, di mettere tali concetti in relazione immedia-
ta e diretta coi procedimenti concreti di misura, di comparazione, di verifica, da
cui essi traggono il lorosignificato, non ha solo l’effetto di rendere lo studio teo-
rico pressoch́e inutile, ma anche quello di compromettere perfino i vantaggi del
tirocinio sperimentale.

A ricavare invece da questo il massimo frutto si trova preparato l’allievo quan-
do anche la disciplina teorica, alla qualeè stato precedentemente assoggettato,
abbia contribuito a creare in lui la disposizione a riguardare ogni enunciazione
astratta come un modo più o meno artificiale o conveniente di preannunziare le
conseguenze e i risultati chedeve aspettarsichi operi in un dato modo in date
circostanze.

Abituare l’allievo a concepire il “sapere” come una attitudine a rispondere
in modo pronto e preciso a domande di questa specie, renderlo consapevole che
il grado maggiore o minore nel quale egli riesce a soddisfare a questa esigenza
costituisce il criterio essenziale del suo profitto,è il miglior mezzo, e direi anzi
l’unico, che si possa mettere in opera per combattere in lui la tendenza tanto na-
turale e tanto perniciosa a scambiare il lavoro mnemonico dell’apprendimento di
formule verbali, con quello che porta all’effettivo acquisto di nuovi concetti e di
nuove cognizioni.

Firenze, 12 febbraio 1905.

171



XVI

Per un’analisi pragmatistica della
nomenclatura filosofica

Pubblicato su “Leonardo”, a. IV, aprile-
maggio 1906.

Le ricerche relative all’introduzione e ai cambiamenti di significato dei termini
tecnici della filosofia e della logica presentano un notevole contrasto colle ricer-
che analoghe sul linguaggio tecnico delle scienze fisiche e matematiche. Mentre
in queste ultime l’introduzione di un nuovo termine, o di un nuovo significato per
un termine gìa in uso,̀e dovuta d’ordinario al bisogno di designare qualche nuova
concezione, o di dare un nome a qualche oggetto non prima conosciuto o consi-
derato, nel campo filosofico invece il principale impulso alle trasformazioni della
nomenclatura proviene da un ordine di cause affatto diverse.

I termini corrispondenti ai concetti più astratti che si incontrano nelle ricer-
che filosofiche sembrano soffrire di una speciale incapacità a ritenere per lungo
tempo il significato preciso e determinato attribuito ad essi, d’ordinario, da chi li
introdusse.

I cultori di studi filosofici si trovano quindi continuamente costretti a sostituire,
a delle espressioni divenute disadatte per esprimere con sufficiente chiarezza un
dato concetto o una data distinzione, altre espressioni che servono meglio a tale
scopo e che per il momento si prestano meno a confusioni e a malintesi.

È questa una delle principali cause da cui dipende il fatto che il grado di ori-
ginalità di ciascun filosofo, e la natura dei contributi da lui apportati al progresso
delle conoscenze, sono assai più difficili a riconoscere e a valutare di quanto non
sia il caso per gli scienziati propriamente detti.

172



Lo storico della filosofiàe molto pìu esposto di quello delle scienze al pericolo
di scambiare per nuove opinioni o scoperte ciò cheè solo nuova espressione di
concetti e distinzioni gìa da lungo tempo riconosciuti, e di vedere dei contrasti
e delle differenze di opinioni là dove non vi sono che differenze nel modo di
rappresentare e caratterizzare gli stessi fatti e le stesse dottrine.

A evitare il pericolo delle interpretazioni erronee derivanti dalla causa sopra
accennata, nessun canone metodico può meglio giovare di quello che consiglia di
determinare il significato di ogni frase, o proposizione astratta, per mezzo dell’e-
same delleconseguenzeche se ne traggono e delleapplicazioniche ne sono fatte
da chi le enuncia, riguardando due frasi, o proposizioni, come equivalenti, o come
due modi di dire la stessa cosa (Peirce), ogni volta esse vengano adoperate, da chi
le adotta, come mezzo per giungere alle stesse conclusioni particolari.

L’impiego di questo criterio alla storia della filosofia nonè che apparentemente
in disaccordo colla norma spesso citata (Batteux) che non bisogna mai attribuire
ai filosofi antichi le conseguenze delle loro premesse, né le premesse delle loro
conclusioni. Le conclusioni e le conseguenze di cui si parla nel nostro caso non
sono quelle che lo storico o il critico credono derivare da date affermazioni dei
filosofi da loro studiati, ma bensı̀ le conseguenze che i filosofi stessi hanno tratto,
o creduto si potessero trarre, da esse.

Le considerazioni sopra esposte verranno meglio chiarite accennando a qual-
che risultato della loro applicazione a questioni particolari.

In due pubblicazioni antecedenti1 ho gìa avuto occasione di occuparmi, da
questo punto di vista, dello sviluppo storico di due distinzioni d’importanza fon-
damentale per gli scopi della logica e per quelli della psicologia delle operazioni
intellettuali.

La primaè la distinzione espressa nel linguaggio filosofico moderno coll’op-
porre le “proposizioni sintetiche”alle “proposizioni analitiche”.

L’altra, strettamente connessa del resto alla precedente,è quella che sussiste
tra l’insieme delle “note” che costituiscono il significato di un termine generale, e
l’insieme degli “oggetti” che dal termine stesso sono indicati.

La prima distinzione – quella cioè tra le proposizioni aventi lo scopo di deter-
minare, precisare, chiarire, ricordare il senso che vogliamo attribuire a una data
parola, e le proposizioni invece nelle quali (mediante parole delle quali si suppone
già noto e ammesso il significato dalle persone a cui si parla) si asserisce qualche
opinione, ad esempio che qualche fattoè avvenuto o si verificherà, oppure che
tutti gli oggetti presentanti certi dati caratteri (e indicati perciò con un dato nome)
ne presentanoanche altri, ecc. – era di troppo grande importanza, non solo nelle

1La teoria della definizione in Aristotele, in “Rivista di filosofia e scienze affini”, novembre–
dicembre 1903.La teoria del definire e del classificare in Platone e i suoi rapporti colla teoria
delle idee, in “Rivista filosofica”, gennaio-febbraio 1906.

173



dispute filosofiche ma anche nelle controversie civili e giudiziarie, perché i dialet-
tici e sofisti greci non dovessero presto sentire il bisogno di avere a disposizione
una speciale nomenclatura tecnica per caratterizzarla in modo preciso.

La tattica, le norme, gli artifici da adottare per la difesa o la confutazione di
una data tesi sono infatti cosı̀ dipendenti dal suo appartenere all’una o all’altra
delle suddette due specie, che nonè possibile neppure concepire un’esposizione o
classificazione sistematica dei vari tipi d’argomentazione da porre in opera nelle
dispute, nella quale non si tenga conto di una tale distinzione e nella quale anzi
essa non figuri in prima linea.

Nell’opera dedicata da Aristotele appunto all’enunciazione o caratterizzazione
delle variefonti di argomentazione atte a far apparire accettabili o non accettabili
le diverse specie di opinioni discutibili – cioè nellaTopica– la suddetta distinzione
viene assunta a principale fondamento per la distribuzione e l’ordinamento delle
singole parti della trattazione.

Le ragioni della divisione dell’opera nei quattro libri di cui essa si compone
sono brevemente riassunte da Aristotele stesso in un importante capitolo (I, 6), del
quale non far̀o qui che riportare il contenuto.

Le proposizioni, nelle quali si asserisce che gli oggetti designati con un dato
nome possiedono determinate qualità, possono distinguersi anzitutto in due classi
a seconda che il predicato loro abbiaun’estensioneuguale o maggiore di quella
che ha il soggetto; in altre parole, a seconda che esse si conservino, o no, vere
mettendo in esse il predicato al posto del soggetto o viceversa.

Tanto l’una che l’altra di queste due classi di proposizioniè da Aristotele di
nuovo suddivisa in due sottoclassi, a seconda che le proprietà in esse attribuite
al soggetto per mezzo del predicato fanno parte o no di quelle che figurano nella
definizione del soggetto.

Si hanno cos̀ı quattro specie di proposizioni, per contraddistinguere le quali
Aristotele introduce le seguenti designazioni tecniche:

1. Nel caso delle proposizioni della prima specie, cioè quelle in cui il soggetto
ha la stessa estensione del predicato, quest’ultimoè chiamato:

(a) un�roc del soggetto, quando esprima l’insieme delle qualità che co-
stituiscono la definizione di questo;

(b) un ¥dion , quando esprima delle qualità che non figurano nella defini-
zione del soggetto.

2. Nel caso invece delle proposizioni dell’altra specie, quelle cioè nelle quali
il predicato ha maggiore estensione del soggetto (è il caso pìu ordinario), il
predicatòe chiamato da Aristotele:

174



(a) un g�noc, quando le qualit̀a da esso espresse siano fra quelle che
figurano nella definizione del soggetto;

(b) unsumbebhk�c quando cìo non sia.

Il contrasto tra il caso dell’�roc e delg�noc, e quello dell’¥dion e delsumbebhk�c
è indicato da Aristotele col dire che nei primi due casi le qualità, designate dal
predicato, appartengonoall’essenza(o�s�a) del soggetto, o a ciò che essòe “in
se stesso”, mentre negli altri due casi le qualità espresse dal predicato sono dette
appartenere al soggetto solo “per accidente” (kat¨ sumbebhk�c).

Vi è pure un’altra frase frequentemente usata da Aristotele per esprimere lo
stesso contrasto, ed̀e quella che consiste nel dire che colle prime due specie di
predicati si esprime ilche cosa sarebbe essere(t« t� Ên eÍnai) del soggetto. Da
questa frase risulta ancora più chiaramente la coincidenza del suddetto contrasto
con quello che si esprime ora opponendo le proposizioni sintetiche alle analitiche.
Si tratta infatti in ambedue i casi della differenza tra le proposizioni nelle quali
al soggetto sono attribuite delle proprietà che essòe ammesso possedere pel solo
fatto che esse sono espresse dal nome con cui lo chiamiamo (e le quali quindi non
potrebbero mancare senza che esso cessasse di essere ciò che abbiamo supposto
che fosse), e le proposizioni invece nelle quali al soggetto sono attribuite delle
propriet̀a che esso potrebbe anche non avere senza per questo cessare di essere
ciò cheè, in altre parole, senza cessare di meritare il nome con cui lo abbiamo
chiamato.

È poco incoraggiante per chi si preoccupa di migliorare il linguaggio tecnico
della filosofia il considerare quanto rapidamente i termini sopraddetti, nonostan-
te l’importanza pratica delle distinzioni da essi indicate, hanno cessato di poter
servire allo scopo cui sono applicati nell’esposizione originaria di Aristotele. Tra
le cause che maggiormente contribuirono a togliere precisione e determinazio-
ne al loro significatòe certo da porre la diffusione e la popolarità che acquistò
e mantenne nella tradizione scolastica l’operetta di Porfirio nota sotto il nome di
Isagoge.

In questo scritto, dedicato, com’è noto, ad enunciare ordinatamente le con-
formità e differenze tra quelle che sono state chiamate lecinque voci, cioè: g�-
noc, eÍdoc, diafor�, ¥dion, sumbebhk�c, non si riscontra pìu alcuna traccia
di quello schema simmetrico, che nell’esposizione di Aristotele tanto aiutava il
chiaro riconoscimento dello scopo e della portata delle distinzioni da tali termini
espresse.

L’omissione del termine�roc e l’introduzione al suo posto degli altri dueeÍ-
doc, diafor�, – cambiamenti dovuti probabilmente a un erronea interpretazione
della norma enunciata da Aristotele dicendo che la definizione si compone del
“genere” e delle “differenze specifiche” –, il rilievo dato a considerazioni affat-
to fuori di proposito sulle relazioni tra i “generi” e le “specie” e tra questi e gli

175



“individui”, la separazione della teoria dalle sue applicazioni pratiche, alle quali
invece nellaTopicaessa si trova immediatamente connessa, tutto ciò contribuisce
nell’opera di Porfirio a mascherare e a far perdere di vista quella parte appunto del
significato dei termini sopra indicati dalla quale dipende la loro importanza come
termini tecnici.

Se a cìo si aggiunge il fatto che l’opera di Porfirio, riguardata come un rias-
sunto fedele e quasi ufficiale della dottrina aristotelica, servı̀ da principale veicolo
per la penetrazione di questa nelle scuole d’occidente – e ciò mentre ancora molti
degli scritti logici di Aristotele e in particolare laTopicanon vi avevano trovato
accesso –, si comprenderà facilmente come sia avvenuto che non uno dei suddetti
termini (o dei loro corrispondenti latini) abbia mantenuto nel linguaggio filosofico
moderno il significato ad esso attribuito da Aristotele.

Cos̀ı la parola “genere”, insieme alle sue corrispondenti in ogni lingua colta
moderna, e insieme del resto anche alla sua correlativa “specie”,è ora applicata
indifferentemente in ogni caso in cui si tratti di indicare la subordinazione di una
classe ad un’altra; essa non serve più affatto a distinguere se tale subordinazione
dipenda dal fatto che i caratteri che definiscono la classe superiore si trovino fra
quelli che definiscono l’altra, oppure invece dal fatto che i caratteri che definisco-
no la prima classe, pur essendo affatto distinti da quelli che definiscono la seconda,
si riscontrino costantemente anche negli oggetti che appartengono a quest’ultima.

Anche la distinzione tra “proprio” (¥dion) e “accidente” (sumbebhk�c) ha ces-
sato di poter essere espressa in linguaggio moderno colle parole corrispondenti a
quelle introdotte da Aristotele. Per “proprietà” di un dato gruppo di oggetti s’in-
tende ora indifferentemente qualsiasi qualità che essi tutti possiedano, senza alcun
riguardo al fatto che tale proprietà sia o no posseduta anche da altri oggetti non
appartenenti al gruppo in questione. D’altra parte la parola “proprio” continua ad
avere un senso conforme a quello aristotelico nelle frasi come: “É proprio degli
sciocchi il meravigliarsi fuor di proposito”, – “Le rire estle proprede l’homme”,
ecc.

Se l’esempio di cui ci siamo sinora occupati serve a mettere in luce la tenden-
za che hanno i termini tecnici della filosofia a perdere il senso attribuito ad essi
da chi li introdusse, rendendo necessaria, ai successivi filosofi che si occuparono
delle stesse questioni, la introduzione di sempre nuove designazioni per esprimere
gli stessi fatti e le stesse distinzioni, l’altro esempio particolare, al quale ora pas-
seremo,̀e adatto invece a mostrare come, anche nell’opera di uno stesso filosofo,
occorra por mente a non scambiare per mutamenti di opinione, o per l’adozione
di nuove vedute, ciò cheè solo la sostituzione di una forma d’espressione o di
rappresentazione ad un’altra, o l’introduzione di un modo più conciso o pìu effi-
cace di esprimere qualche concetto o distinzione già prima enunciata dal filosofo
stesso in termini diversi.

Tale esempio cìe fornito dai diversi modi che si trovano impiegati nei dia-

176



loghi di Platone per indicare la distinzione espressa dai logici moderni coll’op-
porre la “comprensione” (connotation, Umfang) di un termine generale alla sua
“estensione” (denotation, Inhalt).

Tra i passi nei quali Platone afferma nel modo più energico che l’addurre
esempi di casi o di oggetti, ai quali un dato nomeè applicabile, non equivale a
determinare il significato del nome stesso – per quanto possa essere un mezzo ef-
ficace per giungere a tale scopo – sono da porre, com’è naturale, quei passi nei
quali, come ad esempio nelTeeteto, 146 D–147 B e nelMenone, 72 B, l’impor-
tanza di tale distinzionèe sostenuta da Socrate contro interlocutori che ricusano o
trascurano di tenerne conto in qualche particolare questione.

La frase pìu frequentemente usata nel linguaggio ordinario per richiedere il
significato d’una data parola, la domanda cioè: Che cosaè... ? seguita dalla
parola in questione, si presentava a Platone come troppo ambigua, in quanto lascia
credere che si possa rispondere adducendo appunto, in luogo della definizione,
degli esempi o dei casi particolari ai quali essa si applica. Un mezzo adoperato da
Platone per renderla più precisa consiste, comeè noto, nel far precedere in essa,
al nome di cui si cerca il significato, la particellaa�t� (o anche solot�) alla quale
è qui da attribuire una forza analoga a quella che hanno, per esempio, in italiano
gli avverbiveramente, propriamente, ecc., come nella frase: “Che cosa significa
propriamentela tal parola?” oppure: “Che cosaèveramentela tal cosa?”.

Un altro modo, adoperato pure da Platone per esprimere la stessa domanda,è
quello che consiste nel domandareper qual motivo, o in vista di che cosa, i tali o
tali altri oggetti sono chiamati con un dato nome.

Un terzo gruppo di espressioni, infine, di cui Platone si serve allo stesso scopo,
è costituito dalle frasi nelle quali si domandain che cosa si somiglianoo che cosa
hanno di comunegli oggetti ai quali un dato nome si applica, e in che cosa essi
differiscono da quelli ai quali esso non si applica.

Che anche colle espressioni di quest’ultima specie Platone non intenda do-
mandare niente di più o di diverso di quanto egli domanda con quelle dei due pre-
cedenti tipi, risulta ben chiaro dalle risposte di cui egli anche per queste ultime do-
mande si contenta, risposte che consistono sempre nell’enunciare una definizione
del termine in questione.

Per distinguere le classi o i nomi designanti oggetti, chesi somigliano in qual-
che cosa, da quelli invece che corrispondono a semplici aggruppamenti di indivi-
dui non aventi altro in comune che il fatto di essere abitualmente compresi sotto
una stessa designazione, Platone fa uso, specialmente nei dialoghi ritenuti poste-
riori, di una nomenclatura tecnica, consistente nel dire che, nel primo caso, la clas-
se in questione corrisponde a una divisioneper specie, o secondo idee(kat’e¥dh)
nel secondo invece corrisponde solo a una divisione inparti (kat¨ m�rh).

Sarebbe difficile esprimere il rapporto che sussiste tra l’uno e l’altro di questi
due casi in modo più chiaro di quello adoperato da Platone stesso in quel passo

177



del Politico (262 B) in cui egli afferma che ogni divisioneper specièe anche una
divisionein parti ma non viceversa.

A questo impiego della parolaeÍdoc è strettamente connesso il significato che
Platone attribuisce ad essa quando chiamaeÍdoc di un dato nome, o di una data
classe, l’insieme dei caratteri che la definiscono, in contrapposto all’insieme degli
oggetti che ne fanno parte. (Si veda, per esempio,Eutifrone, 6 D).

La coincidenza tra il significato che viene cosı̀ ad essere attribuito da Platone
alla parolae¥dh e quello che ha nella logica moderna la parolaproprietà, risulta
ancora pìu evidente dalla frequenza in Platone delle frasi richiamanti l’immagine
del possesso. Alle quali sono da aggiungere quelle in cui gli oggetti sono detti
partecipare (met�qein) o godere in comune (koinone�n) di un datoeÍdoc.

È da notare tuttavia come queste ultime frasi suggeriscano nello stesso tempo
anche un’altra immagine – implicata del resto anche nelle locuzioni in cui l’eÍdoc
d’una classèe presentato come qualche cosa che si trovain ciascuno degli oggetti
che la compongono –, l’immagine cioè dellee¥dh comeingredientiod elementi
aventi parte alla composizione di ciascuno degli oggetti che ad esse “partecipano”.

Un’altra importante metafora, adoperata pure da Platone per indicare la rela-
zione tra l’eÍdoc d’una data classe e gli oggetti che vi appartengono,è quella che
consiste nel dire che essoè un modello (par�deigma), di cui questi sono in certo
modo delle copie o delle imitazioni.

È noto il passo di Aristotele(Metaphys., I, 7) nel quale l’una e l’altra di queste
metaforèe qualificata come “poetica” e “vuota di senso”.

Mi sono fermato alquanto sulle precedenti considerazioni perché esse mi sem-
brano fornire la base per quella che io credo la più corretta interpretazione del
significato che Platone attribuisce alle sue frasi: “che lee¥dh sono qualche cosa di
più reale e veramenteesistenteche non gli oggetti materiali”, “che esse sono eter-
ne, esenti dai mutamenti e dalle alterazioni a cui vanno esposti gli oggetti che ad
esse partecipano”, “che questi ultimi sono incapaci di rassomigliare perfettamente
ad esse”, ecc.

L’analogia che queste frasi presentano con quelle adoperate dai filosofi mo-
derni quando parlano delle “leggi naturali”, qualificandole come esprimenti ciò
che vi è d’invariabile e di permanente nella varietà dei fenomeni in cui esse si
“manifestano”, o quando onorano col nome di scienze “pure” quelle nelle quali le
conseguenze di date leggi o ipotesi vengono studiate indipendentemente da ogni
diretto riferimento ai fatti in cui esse trovano applicazione, nonè un’analogia pu-
ramente casuale o formale: essaè assai pìu profonda e pìu intima di quanto possa
lasciar credere l’interpretazione corrente della teoria platonica delle “idee”.

È stata spesso ripetuta dagli interpreti di questa la notizia, trasmessaci da Ari-
stotele, che il primo impulso che spinse Platone all’introduzione dellee¥dh fu il
bisogno di trovare un punto di appoggio contro le tendenze demolitrici di quelle
dottrine filosofiche che, insistendo sulla continua mutabilità e “corruttibilit̀a” delle

178



cose materiali, sembravano togliere base a qualunque distinzione tra le opinioni
volgari (d�xai) e il sapere scientifico (�pist�mh), rappresentato questo allora in
particolare dalle scienze matematiche e dall’astronomia geometrica.

Si pùo dire, a questo riguardo, che la teoria delle “idee” rappresentava, in
certo modo, per queste ultime scienze, lo stesso ufficio che, per le scienze fisiche
e meccaniche,̀e ora rappresentato dallalegge di causalit̀a, in quanto anche questa
consiste nell’anticipare o immaginare come sussistenti tra i fenomeni regolarità e
uniformità maggiori, oltrepassanti quelle che l’osservazione superficiale potrebbe
far riconoscere o ritenere probabili.

Ciò è confermato anche dai passi nei quali Platone parla dell’analisi e della
ricerca delle “idee” con termini che potrebbero senza alcun cambiamento essere
adoperati per descrivere il rintracciamento delle singole cause, o leggi, cooperanti
alla produzione di qualche particolare fenomeno.

Non è senza interesse notare a questo proposito come il paragone istituito da
Platone, nelTeeteto, tra la ricerca scientifica e gli sforzi di chi impara a decifrare
uno scritto, corrisponda in tutti i suoi particolari alla immagine che si trova più
d’una volta ripetuta negli scritti di Galileo e di Huyghens per rappresentare il pro-
cesso seguito dal fisico che, dall’esame di esperienze particolari, tenta risalire alla
determinazione delle leggi che le spiegano, dalla cui cooperazione i fatti concreti
risultano, come le parole e le sillabe risultano dal combinarsi e raggrupparsi dei
segni corrispondenti alle lettere dell’alfabeto.

Quando si spogli la teoria platonica dalle implicazioni etiche ed estetiche che
ne costituiscono sotto un certo aspetto un carattere accessorio e accidentale, essa si
manifesta come una energica affermazione, da parte dello scienziato e del filosofo,
del diritto a foggiare o costruire un mondo più regolare, pìu semplice, pìu perfetto,
di quello che i soli dati sensibili, e le sole induzioni basate su questi, porterebbero
ad ammettere come esistente. Essa si manifesta cioè come un’affermazione della
legittimità di quel processo di ricerca, che, prendendo come punto di partenza
concetti o ipotesi idealizzatrici e semplificatrici, non aventi alcun esatto riscontro
in quella che si chiama la “realtà delle cose”, arriva, per mezzo di deduzioni e
per mezzo di quelli che sono stati recentemente chiamati (Mach) “esperimenti di
pensiero”, ad analizzare, a comprendere, a dominare questa, e a scoprire in essa, e
al di sotto di essa, indipendentemente dal ricorso diretto all’esperienza, regolarità,
leggi, norme che l’osservazione diretta e passiva sarebbe stata per sempre incapace
a rivelare.

Cos̀ı intesa, la teoria delle idee si presenta come assai più intimamente con-
nessa di quanto si ammetta ordinariamente con l’altra delle grandi innovazioni
di metodo attribuita a Platone: coll’impiego cioè del ragionamento deduttivo al-
la scelta e al rigetto delle varie alternative ipotetiche che, su un dato soggetto, si
presentano come possibili.

179



Un esempio dell’efficacia dell’uno e insieme dell’altro di questi due proces-
si si presentava a Platone nell’astronomia, intesa questa, come l’intesero sempre i
greci, come la scienza diretta a spiegare eridurre in ordine(sugkosme�n per usare
la parola adoperata da Aristotele, quasi a scherno, contro i pitagorici) le irregola-
rità e anomalie dei movimenti apparenti (fain�mena) degli astri sulla sfera cele-
ste, facendole risultare come conseguenze di semplici ipotesi sui loro movimenti
effettivi nello spazio.

É in queste prime applicazioni delle dottrine matematiche alla spiegazione e
alla previsione dei fenomeni del mondo fisico che Platone trovava la prova e la
conferma pìu convincente della potenza, che la mente umanaè atta ad acquistare
per mezzo della disciplina logica, “di riconoscere come connesse e affini le cose
apparentemente più diverse e contrastanti” (Proclo), di rintracciare, cioè, nel caos
dei fatti che si presentano all’osservazione e all’esperimento, le leggi invariabili a
cui essi si conformano.

Della situazione in cui Platone riteneva si ritrovasse a tale riguardo il filosofo
o lo scienziato egli ci d̀a una rappresentazione simbolica nella celebre immagine
della caverna e dei prigionieri legati e obbligati, in essa, a guardare soltanto le
ombre proiettate, su una parete, da oggetti che passano di dietro alle loro spalle.

Ed è a questa stessa situazione che si riferiscono le frasi nelle quali lo studio
della geometriàe qualificato come avente una forza “sollevatrice, depuratrice”, e
come atto ariaccenderequell’“occhio dell’anima”, che Platone afferma essere più
prezioso e pìu degno di essere curato e conservato “di quanto non siano migliaia
di occhi corporali”.(Rep., VII, 527 E).

180



XVII

Il pragmatismo e i vari modi di non
dir niente

Pubblicato su “Rivista di psicologia
applicata”, n. 9, luglio–agosto 1909,
(scritto in collaborazione con Calderoni).

Ci siamo occupati fin qui più di far constatare l’applicabilità dell’analisi in ter-
mini di previsione alle varie specie di asserzioni, che non di segnalare i vantaggi
inerenti a tale applicazione.

Questi vantaggi consistono, come già si è accennato, anzitutto nella possibi-
lit à di ottenere dei modi di espressione delle credenze nostre od altrui, atti più
di qualunque altro a mettere in luce quali siano le operazioni o le ricerche a cui
dovremmo ricorrere per provarle o confutarle; in secondo luogo nella maggior fa-
cilit à di distinguere, tra le nostre asserzioni, quelle che sono effettivamente capaci
di essere provate o confutate, da quelle che si sottraggono a ogni specie di prova
o di confutazione propriamente dette, sia perché si riferiscono soltanto a stati di
coscienza della cui presenza ciascun individuoè giudice inappellabile, sia perché
il loro carattere di asserzionèe soltanto apparente, non essendo esse in fondo che
delle frasiprive di significato.

Che proposizioni prive di qualunque significato possano sembrare averne, e
che sia importante avere a disposizione speciali mezzi per riconoscerle,è cosa
che pùo parere, a prima vista, strana e difficilmente spiegabile.

Tranne il caso, eccezionale, di persone che abbiano momentaneamente inte-
resse a comparire di dire qualche cosa quando non dicono nulla o non hanno nulla
da dire, il linguaggiòe adoperato dagli uomini per dare espressione a qualche loro
pensiero o sentimento.

181



Che cìo per̀o non impedisca a loro di illudersi – e più frequentemente di quanto
non paia – di dire qualche cosa anche quando non dicono nulla, sembrerà meno
strano quando si pensi che non solamente gli elementi o le parole di cui sono
costituiti i nostri discorsi, ma anche un gran numero di frasi e formule che con
esse enunciamo, sono da noi adottate e ripetute per semplice effetto di tradizione
e imitazione, e che per tal modo locuzioni originariamente dotate di significato
continuano spesso ad essere adoperate, e ad aver corso, anche quando, per l’una
o l’altra delle ragioni che passeremo ad esaminare, l’abbiano in tutto, o in parte,
perduto.

1) Uno dei pìu importanti tra i casi di questa specieè quello di frasi o formule,
originariamente significanti, che, per il cambiamento di senso subito dai termini
che vi figurano, finiscono per diventare “vere per definizione”, per rappresentare
cioè, non pìu alcuna asserzione atta a essere smentita o confermata da nuove espe-
rienze, ma semplicemente delle indicazioni o dichiarazioni relative al senso in cui
è usata o vogliamo sia usata una data parola.

Ci presenta esempi assai istruttivi a questo riguardo anche la storia delle scien-
ze fisiche.

Cos̀ı, per esempio, la proposizione colla quale viene ordinariamente enunciata
la “legge di inerzia”, quando si dice che un corpo non sollecitato da alcuna forza
continua indefinitamente a muoversi colla stessa velocità e nella stessa direzione,
– proposizione che, per i primi meccanici che la enunciarono, era piena di si-
gnificato, in quanto essi miravano, affermandola, a negare l’opinione tradizionale
secondo la quale l’effetto di una forza “impressa” a un corpo tendeva a “esaurirsi”,
indipendentemente dall’azione degli ostacoli incontrati dal corpo nel suo moto –,
cessa quasi affatto dall’avere senso e diventa una semplice tautologia, non valente
neppur pìu la pena di essere enunciata, in qualsiasi trattazione della meccanica in
cui, come ora avviene d’ordinario, non si attribuisce alla parolaforzaaltro senso
che quello di una qualunque causa di cambiamento nella velocità o direzione del
moto di un corpo.

Essa diventa allora, per cosı̀ dire, un sempliceframmento di definizione, da cui
non possiamo ricavare alcuna notizia sulle circostanze da cui dipende il presentarsi
o non presentarsi di cambiamenti nella velocità o direzione del moto dei corpi.
Essa ci serve soltanto a rammentarci che, per distinguere fra loro i casi nei quali
un corpo si muove variando di velocità e di direzione, e i casi in cui le velocità
e le direzioni si conservano costanti, abbiamo a disposizione, tra gli altri mezzi
di espressione, anche quello consistente nel dire, nel primo caso che il corpoè
“animato” o “sollecitato” da qualche forza, e nel secondo caso invece che esso si
muove senza che alcuna forza lo solleciti.

La distinzione tra le due specie di proposizioni a cui siè sopra alluso – tra
le proposizioni, ciòe, colle quali si asserisce qualche cosa degli oggetti di cui si
parla, e le proposizioni invece non indicanti altro che il proposito, da parte di chi

182



le enuncia, di attribuire a date parole un senso piuttosto che un altro – si trova
espressa, sotto una forma o un’altra, in ogni trattazione di logica o di teoria della
conoscenza.

Le diverse coppie d̀ı termini tecnici, adoperate successivamente a tale sco-
po dai vari filosofi, rispecchiano in modo caratteristico il loro diverso modo di
concepire l’importanza o il compito dell’una e dell’altra delle dette due specie di
proposizioni.

Aristotele esprime tale distinzione coll’opporre le proposizioni in cui si asse-
risce “l’essenza”, o il “genere”, a quelle nelle quali invece ciò che si affermàe un
“accidente”, o un “proprio”.

Che la classificazione da lui introdotta delle varie specie di “predicabili” fosse
diretta appunto a porre in rilievo l’importanza della distinzione fra le due specie
di proposizioni di cui parliamo, risulta in modo particolarmente chiaro da quanto
egli dice in proposito della suaTopica(lib. I, c. 80).

Dal Locke la stessa distinzione viene espressa col qualificate le proposizio-
ni della prima delle suddette due specie come proposizioni “verbali” o “futili”
(trifling), e le altre invece come proposizioni “reali”.

La forma nella quale la distinzione di cui parliamoè ora pìu frequentemente
espressàe quella, introdotta dal Kant, consistente nel chiamare le prime proposi-
zioni o giudizi “analitici”, le seconde, invece, giudizi “sintetici”, con che s’intende
suggerire che le proposizioni del primo tipo servono ad analizzare e decomporre
i nostri concetti negli elementi che concorrono, o vogliamo far concorrere, a co-
stituirli, quelle invece del secondo tipo a indicare che gli oggetti ai quali un dato
concettoè applicabile presentano, oltre ai caratteri che concorrono a costituire il
concetto medesimo, anche altri caratteri non implicati in esso.

Il fatto, rilevato sopra, che talvolta proposizioni originariamente sintetiche si
trasformano in analitiche, pur mantenendo inalterata la loro forma esteriore – sen-
za ciòe che questa trasformazione sia indicata da alcuno speciale segno verbale
che permetta di accorgersene indipendentemente dall’esame del contesto del di-
scorso – ben lungi dal togliere importanza alla distinzione tra le suddette due spe-
cie di proposizioni,̀e al contrario una delle ragioni per cuiè importante insistere
su di essa.

Un tale fattoè la sorgente di una quantità di equivoci e di argomentazioni illu-
sorie, tra le quali sono da segnalare in prima linea quelle derivanti dall’apparente
carattere di certezza e di evidenza che viene ad essere conferito a certe asserzioni,
per il solo fatto ch’esse si prestano a essere interpretate, contemporaneamente o
in rapida successione, come appartenenti all’uno e all’altro dei due tipi suddetti.

Vi sono ciòe proposizioni che, mentre nelle loro ordinarie applicazioni funzio-
nano come asserzioni vere e proprie, relative cioè a fatti il cui possibile prodursi o
non prodursi ci costringerebbe a dichiararle false, si mantengono atte a presentar-
si, nello stesso tempo, sotto l’aspetto di proposizioni la cui verità non pùo essere

183



contestata se non da chi impugni il senso che in esseè attribuito a qualche paro-
la che vi figura. Esse si sottraggono in tal modo, ogni volta occorra, a qualsiasi
necessit̀a di prova o possibilit̀a di confutazione.

La forma pìu frequente sotto la quale si presentano i paralogismi di questo
generèe quella che consiste nel dire che il tale oggetto gode della tale proprietà
perch́e essàe una sua proprietà “essenziale” (o inerente alla sua “natura”), senza
la quale esso cesserebbe di essere quel cheè - o in altre parole quello che dovrebbe
essere se ad esso fosse veramente applicabile il nome con cui abbiamo cominciato
a chiamarlo.

Locke ha osservato, a proposito appunto delle proposizioni concernenti la “es-
senza” o la “sostanza”, che esse non possono godere legittimamente del loro ca-
rattere di assoluta certezza e incontrovertibilità, se non a patto di venire vuotate di
ogni contenuto istruttivo, mentre esse non possono diventare “istruttive” se non a
condizione di rinunciare alla loro evidenza, e spesso addirittura alla loro certezza
e universalit̀a1.

Un esempio di questo genere, comeè stato, appunto a questo proposito, già
osservato da Bernardo Bolzano in un interessante passo della suaWissenschaft-
slehre, ci è fornito dalla frase colla quale ordinariamente si enuncia il cosı̀ detto
“principio di causalit̀a”, cioè che “ogni effetto deve avere una causa”. Si tenta
infatti spesso di fare apparire questo principio come necessario, o evidente per se
stesso, dicendo che un effetto senza causa non sarebbe un effetto. Oraè chiaro
che il principio suddetto, cosı̀ interpretato, per quanto diventi irrefutabile, non ci
dice pìu niente affatto, poich́e, davanti a qualsiasi fatto o evento, ciè altrettanto
difficile decidere se esso sia un effetto quanto di decidere se esso abbia una causa.
Se lo si interpreta invece come esprimente che ogni fatto, o evento, ha una causa,
esso ci dice allora qualche cosa, e certamente qualche cosa d’importante a sapersi,
ma cessa nello stesso tempo di essere evidente e “necessario”, e le eccezioni ad
esso cessano allora affatto dal sembrare “a priori” impossibili o assurde.

A cause analoghèe da attribuire anche il sorgere e il mantenersi dell’opinio-
ne, secondo la quale ai principi della geometria spetterebbe non solo un maggior
grado di certezza, ma in certo modo una certezza di genere e di provenienza diffe-
renti da quelle di cui godono le cognizioni che quasi per disprezzo sono chiamate
“empiriche”, o di origine puramente “sperimentale”.

Il fatto che in geometria, come in qualunque altra scienza a tipo deduttivo,
siamo costretti a prendere per punto di partenza supposizioni che non possono
trovarsi perfettamente realizzate in alcun caso concreto, rappresentando solo delle
semplificazioni ideali delle forme che l’esperienza ci presenta, fa sı̀ che le pro-
posizioni fondamentali della scienza assumano l’aspetto non tanto di asserzioni
relative alle propriet̀a che possiedono, o sono supposte possedere, le cose di cui

1Essay, lib. IV, cap. VIII, 9.

184



parliamo, quanto piuttosto di convenzioni mediante le quali noi precisiamo dei
concetti, e limitiamo la regione entro la quale intendiamo dar corso alle nostre
indagini.

Ne risulta che alle dette supposizioni fondamentali si può dare, senza incon-
venienti, la forma di definizioni, purché si aggiungano ad esse delle asserzioni
(postulati), aventi l’ufficio di affermare o di rendere possibile dimostrare che figu-
re, corrispondenti alle definizioni fatte, “esistono” o “sono costruibili”. Quando
le basi della scienza sono presentate sotto questa forma, qualunque obbiezione si
possa sollevare, contro qualsiasi delle proposizioni fondamentali assunte, viene
ad apparire non solo come infondata, ma addirittura come assurda.

Se da alcuno, per esempio, venisse espresso il dubbio che la “retta” non goda
di tutte le propriet̀a che le vengono attribuite, definendola, nelle trattazioni ordi-
narie di geometria, gli potrebbe esser risposto che ciò è impossibile, poich́e in tale
caso non sarebbe più una “retta”; – colla quale frase non si vuoi dire altro in fondo
che questo: che essa in tal caso, in quella trattazione, dovrebbe esser chiamata con
un altro nome, il che in fondo noǹe che una questione di nomenclatura.

I geometri greci che adottarono per i primi la forma più rigorosa di esposizione
della scienza erano, del resto, perfettamente consci, che, per poter dedurre da sem-
plici definizioni delle conclusioni che non fossero puramente verbali,è necessario
assumere, o dimostrare per mezzo di proposizioni già prima assunte, l’esistenza o
la costruibilit̀a di figure od enti che soddisfacciano alle condizioni stabilite dalle
definizioni.2

Cos̀ı, per esempio, la definizione di “rette parallele” come “rette che, situate in
uno stesso piano, non s’incontrano mai” figura nella trattazione di Euclide come
subordinata alla proposizione, da lui anteriormente dimostrata, che, se si costrui-
scono in un piano due rette perpendicolari a una stessa retta (o facenti con essa
angoli corrispondenti uguali), esse non si possono incontrare. Se Euclide avesse
adottato, invece di questa definizione, l’altra, che può apparire pìu “naturale”, ba-
sata invece sulla proprietà che hanno le parallele di mantenersi sempre alla stessa
distanza l’una dall’altra, egli si sarebbe trovato nell’impossibilità di dedurre dalle
proposizioni fondamentali, adoperate nel primo caso, l’esistenza o costruibilità di
rette parallele in questo secondo senso.

Il non accorgersi di cìo, il credere ciòe che tali ulteriori proposizioni fonda-
mentali potessero essere rese superflue mediante la adozione della seconda defi-

2Contro i sofismi che possono nascere per questa via sembra diretta la osservazione di Aristo-
tele (cap. 7 degliAnalytica Posteriora) che “l’esistere non pùo far parte dell’essenza di alcuna
cosa (“t« d> e�nai o�k o�s�a o�den�”), cioè che di nessuna cosa si può dire ch’essa esista per
definizione. Un esempio caratteristico d’inosservanza di questo precetto si ha nella celebre di-
mostrazione dell’esistenza di Dio, escogitata da Anselmo di Canterbury e adottata con qualche
leggera modificazione perfino da Cartesio; dimostrazione nota agli studiosi di storia della filosofia
sotto il nome di “prova ontologica”.

185



nizione al posto della prima, era il torto di quei geometri, come per esempio il
Borelli, contro i quali si trov̀o a dover lottare Gerolamo Saccheri nella sua opera
Euclides ab omni naevo vindicatus, cheè di cos̀ı grande importanza per la storia
delle idee moderne sulla geometria non euclidea.

Il sofisma da essi commesso fu qualificato dal Saccheri medesimo come “fal-
lacia definitionis complexae”,in quanto consiste nel credere che le definizioni,
nelle quali si attribuisce a ciò che si definisce il simultaneo possesso di diver-
se propriet̀a, possano essere senz’altro adoperate nelle dimostrazioni senza avere
prima accertato la compatibilità delle propriet̀a medesime.

2) Al caso, finora considerato, delle frasi che non asseriscono nulla perché
sono, o hanno finito per essere, “vere per definizione”, fa riscontro l’altro delle
frasi che non asseriscono nulla per una ragione in certo modo opposta: pel fatto
cioè di essere, o di essere diventate, “false per definizione”.

Proposizioni di questo genere – proposizioni cioè nelle quali il termine che
figura come soggetto implica per il suo stesso significato non, come nel caso pre-
cedente, il possesso, ma invece ilnonpossesso del carattere o di alcuni dei carat-
teri espressi dal predicato – sembrerebbe che non potessero essere riguardate da
nessuno, neppure per un momento, come aventi un senso.

Eppure cìo avviene pìu frequentemente di quanto si creda.
Tra le cause che maggiormente vi contribuisconoè da porre la tendenza a usare

parole o frasi, indicanti dellerelazioni, come se potessero avere un significato
qualsiasi indipendentemente dai riferimenti implicati nella loro stessa definizione.

Dal fatto che tali frasi hanno, o possono aver senso,qualunque sia la sceltadei
riferimenti ai quali esse alludono, si passa facilmente a credere che esse abbiano
sensoindipendentemente dalla considerazione di un riferimento qualsiasi.

Cos̀ı si finisce per non accorgersi che, per esempio, la nozione di moto “asso-
luto” di un corpo implica una contraddizione in termini, non meno di quella di un
aumento generale dei prezzi di tutte le merci compresa la moneta.

È da notare tuttavia che le contraddizioni, a cui possono cosı̀ dar luogo i cam-
biamenti d̀ı significato dei termini che figurano in date asserzioni, possono talvolta
essere soltanto apparenti.

Allo stesso modo come i termini che figurano in una data proposizione pos-
sono subire tali cambiamenti di significato da farla diventare una pura tautologia,
può anche avvenire, per un procedimento inverso, che una proposizione la quale,
dato un certo significato dei suoi termini, non asserisce nulla perché essàe “vera
per definizione”, venga ad asserire qualche cosa per il solo fatto che il termine
che vi figura come soggetto assuma un nuovo significato, non includente più il
carattere espresso dal predicato.

In tal caso lanegazione, che diventa possibile od almeno concepibile, del-
la proposizione in questione può apparire a qualcuno, non del tutto conscio del

186



cambiamento avvenuto, come una contraddizione in termini, mentre non loè
affatto.

Tra gli esempi pìu caratteristici di questa specie di contraddizioni apparenti
sono da citare quelli a cui danno luogo, nell’algebra elementare, le successive
generalizzazioni del concetto di numero.

Cos̀ı l’estensione del concetto di moltiplicazione al caso dei numeri frazionari
permette di affermare, senza contraddirsi, che un prodotto può essere più piccolo
che uno dei suoi fattori; affermazione che, a chi concepisce il prodotto di due
numeri come lo si concepisce ordinariamente per il caso dei numeri interi, non
potrebbe che apparir come una contraddizione in termini.

Parimenti, l’estensione del concetto di somma al caso dei numeri negativi non
solo permette, ma costringe a rigettare l’assioma che una sommaè maggiore delle
sue parti.

E ad analoghe conseguenze portano le ulteriori generalizzazioni del concetto
di somma, quella per esempio, che conduce a considerare come una somma di due
segmenti quella che si chiama anche la loro risultante.

Cos̀ı anche l’estensione del concetto di uguaglianza, e dei concetti di tutto o di
parte, al caso di aggregati composti di un infinito numero di elementi, porta all’ap-
parente paradosso che una parte d’un aggregato può essere uguale all’aggregato
intero; come quando si dice, per esempio, che i numeri pari sono tanti quanti sono
i numeri, pur essendo soltanto una parte di essi, e cosı̀ via.

Asserzioni che come le precedenti, e per le stesse ragioni delle precedenti,
presentano un aspetto illegittimamente paradossale, si riscontrano anche nel cam-
po delle ricerche filosofiche, ovèe da notare l’influenza che esse hanno esercitata
nell’indurre non solo i profani o i seguaci e ripetitori di dottrine filosofiche, ma
spesso gli stessi filosofi ad attribuire alle loro teorie una portata molto più radicale
e rivoluzionaria di quanto non competesse loro effettivamente.

È avvenuto, ciòe, assai spesso che gli iniziatori di una nuova teoria filosofica,
e non solamente i loro avversari, si siano persuasi (o, ciò cheè quasi lo stesso, si
siano espressi come se fossero persuasi) che le loro analisi e le loro nuove defini-
zioni fossero per rovesciare dalle fondamenta tutto il sistema delle asserzioni che
venivano enunciate mediante i termini da loro analizzati o diversamente definiti.

I tentativi, per esempio, di precisare o analizzare i criteri che stanno a fonda-
mento di distinzioni tanto importanti come quella fra realtà e apparenza, fra causa
e successione, tra azioni volontarie ed involontarie, tra giustizia e utilità, ecc.,
gli sforzi di formularli, di ridurli alla loro espressione più semplice, di renderli
applicabili con maggior sicurezza ai casi ambigui ed incerti, furono interpreta-
ti come miranti a scalzare dalle basi le distinzioni stesse che essi tendevano ad
approfondire, come degli attentati a distruggerle od a svelarne l’insussistenza.

Fu del tutto inutile che Berkeley si desse la pena di persuadere i suoi avversari
che era la loro teoria, e non la sua, che dava giuoco alle obbiezioni degli scettici

187



contro la “realt̀a del mondo esteriore”; fu inutile che egli dichiarasse a sazietà che
lo scopo che egli si proponeva era semplicemente di chiarire e determinare ciò che
si intende dire quando si afferma che le cose “esistono”.

Si seguit̀o egualmente a rimproverargli di aver voluto sopprimere la distin-
zione che tutti fanno tra le cose “reali” e le illusioni della nostra fantasia, come
si rimprovera ancora a Hume di aver voluto “demolire” il concetto di causa e
sopprimere la distinzione che essa serve ad esprimere.

A un’origine analogàe pure da riferire la tendenza, comune a più d’una forma
di positivismo contemporaneo, a concedere, anzi a sostenere, che la scienza e
la filosofia non possono nulla conoscere della “natura delle cose” o delle “vere
cause” dell’universo, e che la sola loro funzione legittima silimita a quella di
determinare le leggi di successione e coesistenza dei fenomeni.

Come se, fra i problemi che i filosofi precedenti formulavano con frasi com-
poste per mezzo di queste parole “causa”, “natura delle cose”, ecc., se ne potesse
trovareuno soloche non fosse suscettibile d’essere tradotto nella nuova nomencla-
tura, e come se la risoluzione dinon occuparsi chedelle questioni che si possono
formulare in termini di successione o di coesistenza implicasse di per se stessa
alcuna rinuncia ad occuparsi di qualunque problema che sia veramente tale.

3) Una terza sorgente di questioni ed asserzioni prive di senso ci si presenta
nella tendenza a dimenticare che ciò che si chiama il “processo di generalizzazio-
ne” nonè che un mezzo per dati fini logici o pratici, e che vi sono limiti al di là
dei quali esso cessa di raggiungere i fini medesimi.

Lo stesso impulso che conduce gli uomini a desiderare come fine ciò che han-
no originariamente desiderato come mezzo – che li conduce, per esempio, a desi-
derare di sapere o di conoscere, indipendentemente dai vantaggi e dai poteri che
da cìo derivano, – li conduce pure, o tende a condurli, a riguardare poi anche quel-
li, che sono semplici mezzi o artifici per conoscere e sapere, come dei fini in sé,
aventi valore e pregio indipendente da ogni risultato,anche puramente conosci-
tivo, e indipendente da ogni loro sia pur presunta efficacia per l’accrescimento o
l’accertamento delle nostre conoscenze e delle nostre previsioni.

Lo scopo per cui foggiamo concetti generaliè quello di stabilire delle “classi”
di oggetti, o in altre parole, di distinguere certi oggetti da altri, dei quali vi sia poi,
o vi possa essere, qualche cosa di più o meno importante da affermare o negare,
in contrapposto a ciò che si pùo affermare o negare degli altri.

Foggiando concetti via via più generali, o trasformando concetti più partico-
lari in concetti pìu generali, noi li rendiamo applicabili ad un maggior numero
di oggetti; ma cìo non possiamo fare se non a costo di diminuire il numero dei
caratteri espressi dai concetti medesimi, dei caratteri cioè che gli oggetti debbono
possedere perché i concetti in questione siano loro applicabili, diminuendo cosı̀
anche il numero delle affermazioni, importanti o no, che possiamo fare intorno
agli oggetti stessi.

188



Tale processo pùo andare tanto oltre che un concetto non serva più a distingue-
re nessuna cosa da nessuna altra; e poiché in questa distinzione sta il vantaggio
principale dell’uso dei nostri concetti, il risultato finale sarà di aver reso inutile
la corrispondente parola agli scopi cui essa prima serviva, e aver reso necessaria
l’introduzione di nuove parole per indicare lestesse distinzioniche prima erano
indicate con quella.

Cos̀ı, per esempio, l’asserire chetuttoè illusioneo chetutte le nostre azioni so-
no involontarienon ci esime dal dover poi introdurre come distinzione fra le varie
specie di “illusioni”, e fra le varie specie di “fatti involontari”, le stesse distinzioni
che erano prima espresse dai termini: “realtà” ed “apparenza”, “volontario” ed
“involontario”.

Cos̀ı pure, chi dice che tutte le nostre azioni volontarie sonoegoisticheper il
fatto che a chi le fa più piace di cos̀ı farle, è costretto a distinguere varie specie di
azioni “egoistiche”, alcune delle quali vengono a coincidere con quelle che tutti
quelli che non hanno ancora tanto generalizzato chiamano altruistiche.

Una illusione in cui cadono frequentemente i “generalizzatori” di questa spe-
cieè quella di credere, per il fatto di adoperare nomi come “vita”, “fatto concreto”,
“cosa vissuta”, ecc., di avere abbandonato il campo della astrazione, senza accor-
gersi che tutti i suddetti termini, compreso il terminefatto concreto, sono fra i pìu
astratti che mai si possano immaginare, in quanto il concetto, per esempio, di fatto
concretòe cos̀ı largo da abbracciare qualunque fatto che avvenga.

Conseguenza del suddetto modo di ragionareè quella di portare a frasi che
finiscono col dire cos̀ı poco che il loro significato non differisce da quello che
avrebbero le frasi che lo negassero; sarebbe, per esempio, difficile indicare in che
cosa il dire che tuttòe illusione differisca dal dire che nienteè illusione.

È forse questa la causa che ha condotto certi filosofi, abusanti appunto di tali
specie di generalizzazione, a ritenere che in certe regioni della filosofia non valga
più il cosiddetto principio di contraddizione; – nel che avevano certamente una
parte di ragione, poich́e fra l’affermazione e la negazione di tali frasi passa presso
a poco la stessa differenza che passa in matematica fra lo zero col segno positivo
e lo zero col segno negativo.

4) Il caso, accennato sopra, dei processi di generalizzazione nonè il solo nel
quale la nostra tendenza a prolungare automaticamente i procedimenti del nostro
pensiero al d̀ı là del punto, in cui essi sono giustificati dagli scopi che ci propo-
niamo, ci porti a riguardare come risultati effettivi dei semplici mutamenti nella
terminologia o nei modi di espressione.

Un’altra sorgente di illusioni dello stesso genere ci presenta il processo di
spiegazione, in quanto esso ci porta a considerare come dei “perché” sufficienti
dei fatti, che si tratta di spiegare, asserzioni in cui non si fa che rienunciarli sotto
altra forma.

189



La forma sotto la quale ciò si verifica pìu frequentemente consiste nel ricorso
che viene fatto a termini esprimenti proprietà, qualit̀a, ecc. (come negli esempi
del noto tipo “opium facit dormire quia habet virtutem dormitivam”).

È il caso di tutte le spiegazioni condannate dal Comte sotto il nome di “spie-
gazioni metafisiche”; le spiegazioni, cioè, nelle quali, nonostante tutte le apparen-
ze verbali, il fatto da spiegare viene semplicemente ridescritto in termini astratti
senza venire con ciò riconnesso ad alcuna legge più generale da cui risulti come
conseguenza; – nel che soltanto può consistere una spiegazione effettiva e non
soltanto apparente. Dei pericoli inerenti a questa tendenza non hanno mancato
di occuparsi i filosofi. Tra i rimedi migliorìe quello suggerito da Locke e da
Leibniz, quando consigliano di tradurre ogni affermazione, in cui figurano paro-
le “astratte”, in un’affermazione equivalente dove siano loro sostituiti i concreti
corrispondenti3.

3Cfr. Locke,Essay, lib. III, cap. X, Il. Leibniz ritiene che il linguaggio filosofico potrebbe
fare a meno di termini astratti: “Carere potest abstractis in lingua philosophica” (Fragments et
opuscules ińedits de Leibniz,publiés par L. Couturat, Paris, 1902, p. 243); “Tutissime philosopha-
bimur abstinendo ab astractis” (ivi, p. 400). regola di cui il pragmatismo nonè in sostanza che
una amplificazione ed un completamento.

190



XVIII

Pragmatismo e logica matematica

Pubblicato su “Leonardo”, a. IV, febbraio
1906.

Non è certo uno dei minori meriti del “Leonardo” quello di avere stabilite delle
linee di comunicazione e provocati degli scambi di idee tra cultori di studi filoso-
fici appartenenti alle regioni e ai climi intellettuali più diversi e lontani, tra logici
ed esteti, tra moralisti ed economisti, tra matematici e mistici, tra biologi e poeti.

In attesa che divenga possibile un esame comparativo dei risultati ottenuti,
o preparati, dal movimento di idee e dal traffico intellettuale in tutte queste va-
rietà di direzioni, non sarà fuor di proposito riassumere qui in un prospetto sche-
matico quelli tra tali risultati che si riferiscono a uno dei più importanti tronchi
che il “Leonardo” ha cooperato a costruire e mantiene in esercizio, il tronco cioè
che congiunge le varie regioni del pragmatismo con quelle abitate e coltivate dai
“logici matematici”.

Degli stretti rapporti tra l’uno e l’altro di questi due campi di ricerca filosofica
era gìa un sintomo significante il fatto che l’introduttore stesso della parola e del
concetto di “pragmatismo” (Ch. S. Peirce),è nello stesso tempo anche l’iniziatore
e il promotore di un indirizzo originale di studi logico-matematici.

Non è tuttavia dai lavori della scuola del Peirce, ma da quelli invece del-
la scuola italiana facente capo al Peano, che mi pare conveniente prendere qui
le mosse per la determinazione di quelli che si potrebbero chiamare i “caratteri
pragmatistici” delle nuove teorie logiche.

Un primo punto di contatto tra logica e pragmatismo sta nella loro comune ten-
denza a riguardare il valore, e il significato stesso, di ogni asserzione come qual-
che cosa di intimamente connesso all’impiego che si può o si desidera farne per la
deduzione e la costruzione di determinate conseguenze o gruppi di conseguenze.

191



Tale tendenza si manifesta, tra i logici matematici, sopra tutto nel cambiamen-
to dei criteri adoperati per la scelta e la determinazione deipostulati, per la scelta
cioè di quelle proposizioni che in ogni speciale ramo di scienza deduttiva sono da
ammettere senza dimostrazione.

Invece di concepire la differenza tra i postulati e le altre proposizioni, che per
mezzo loro si dimostrano, come consistente nel possesso, da parte dei primi, di
qualche speciale carattere che li renda “per se stessi” più accettabili, pìu evidenti,
meno discutibili, ecc., i logici matematici vedono, nei postulati, delle proposizioni
come tutte le altre, la cui scelta pùo essere diversa a seconda degliscopiai qua-
li la trattazione mira, e deve dipendere, in ogni modo, dall’esame delle relazioni
di dipendenza o di connessione che sussistono, o si possono stabilire, tra esse e
le rimanenti proposizioni di una data teoria, e dal confronto della forma che ver-
rebbe ad assumere l’insieme della trattazione in corrispondenza a scelte diverse.
Se i rapporti tra i postulati e le proposizioni da essi dipendenti potevano prima
essere paragonati a quelli che, in uno stato a regime autocratico o aristocratico,
sussistono tra il monarca, o la classe privilegiata, e le rimanenti parti della società,
l’opera dei logici matematicìe stata in qualche modo simile a quella degli intro-
duttori di un regime costituzionale, o democratico, nel quale la scelta o l’elezione
dei capi dipende, almeno idealmente, dalla loro riconosciuta capacità ad esercitare
temporaneamente determinate funzioni nell’interesse del pubblico.

I postulati hanno dovuto, cioè, rinunziare a quella specie di “diritto divino”
di cui sembrava investirli la loro pretesa evidenza, e rassegnarsi a diventare, in-
vece che gli arbitri, i “servi servorum” – i semplici “impiegati” – delle grandi
“associazioni” di proposizioni che costituiscono i vari rami della matematica.

A questa stessa tendenza si riattaccano anche le esigenze relative al loro mas-
simo “sfruttamento”, alla riduzione loro al minimo numero, alla determinazione
esatta delle loro attribuzioni e della loro sfera di validità, ecc.

Una seconda conformità, non meno importante, tra pragmatisti e logici mate-
matici sta nella loro comune ripugnanza per ciò cheè vago, impreciso, generico, e
nella loro preoccupazione di ridurre o decomporre ogni asserzione nei suoi termini
più semplici: quelli che si riferiscono direttamente a deifatti, o a delleconnessioni
tra fatti.

È per questa via che tanto gli uni quanto gli altri sono giunti, ognuno per
proprio conto e a proprio modo, a riconoscere l’insussistenza di una gran parte
delle distinzioni che, dalla logica scolastica, sono state trasmesse alle moderne
“teorie della conoscenza”, e ad assoggettarne altre ad analisi critiche dalle quali
esse sono uscite in certo modo trasfigurate, restaurate, arricchite di nuovi e più
importanti significati.

Cos̀ı l’introduzione del concetto di “definizione possibile”(Dfp.) ha fatto rico-
noscere chiaramente il carattere tutt’affatto relativo della distinzione tra le “pro-
priet̀a essenziali” di una data figura o ente matematico e le altre proprietà da esso

192



possedute. Parimenti la distinzione tra proposizioni affermative e proposizioni
negative, e quella tra proposizioni particolari e proposizioni generali, sono state
assorbite nella sola e più importante distinzione tra proposizioni affermanti ladi-
pendenzatra due fatti (sparendo cosı̀ la distinzione tra proposizioni generali cate-
goriche e ipotetiche) e proposizioni affermanti la “possibilit̀a” o la “non assurdit̀a”
del contemporaneo verificarsi di due o più fatti.

Il riconoscimento del carattere ipotetico delle proposizioni generali ha anche
cooperato a far rivolgere l’attenzione alle “restrizioni tacite”, o alle limitazioni non
enunciate, da cui dipende la loro validità. È un buon esempio di ciò l’osservazione
del Maxwell (riportata dal R̀oiti nei suoiElementi di Fisica, 1894, p. 65): che
anche le pìu semplici proposizioni sulle aree, ad esempio quella che “l’area d’un
triangoloè data dalla metà del prodotto della base per l’altezza sua”, cesserebbero
di essere vere se, invece di prendere per unità di misura delle aree il quadrato
avente per lato l’unit̀a di lunghezza, si prendesse il triangolo, avente per base e
altezza tale unit̀a.

Le quali considerazioni si connettono strettamente a quelle dalle quali i prag-
matisti sono stati condotti a una più precisa determinazione del contrasto espresso
dal linguaggio comune coll’opporre le “leggi” ai fatti, ed a porre sotto una forma
affatto nuova la classica controversia tra deterministi e contingentisti1.

Un terzo punto di contatto fra pragmatisti e logici matematici sta nell’interes-
se che gli uni e gli altri dimostrano per le ricerche storiche sullo sviluppo delle
teorie scientifiche, e nell’importanza che gli uni e gli altri attribuiscono ad esse
come mezzo per riconoscere l’equivalenza o coincidenza delle teorie sotto le di-
verse forme, che esse hanno assunto nei vari tempi o in diversi campi pur sempre
esprimendo in sostanza gli stessi fatti e servendo agli stessi scopi.

I logici non meno dei pragmatisti hanno cosı̀ contribuito e contribuiscono a
distruggere una quantità di pregiudizi riferentisi a supposti contrasti tra le teorie
oggi correnti e le vedute dei grandi scienziati o pensatori dell’antichità, ponen-
do in luce come molte, e non le meno importanti, tra le scoperte dei matematici
moderni non siano consistite in altro che nell’introduzione di nuovi modi più sem-
plici, più comodi, pìu perfetti per esprimere rapporti o denotare procedimenti, già
adoperati o considerati sotto altri nomi, o anche senza nomi, dai loro predecessori.
Nel Formulariodel Peano il rilievo dato alle notizie storicheè sempre andato cre-
scendo, sotto l’impulso specialmente di uno dei principali collaboratori, il Vacca
(appassionato cultore, tra l’altro, anche di studi sullo sviluppo delle matematiche
dell’Estremo Oriente), e l’importanza attribuita ad esse costituisce già fin d’ora
uno dei caratteri distintivi più notevoli della forma di trattazione dei vari rami
della matematica che ilFormulario stesso presenta.

1Cfr. “Leonardo”, aprile 1905, p. 57 e Poincaré,Valeur de la science.

193



Le teorie vi si trovano esposte, non, come nella trattazione ordinaria, sotto il
loro aspetto, per cosı̀ dire, “statico” o di riposo, ma bensı̀ sotto quello di moto e di
sviluppo; non come degli animali impagliati nelle vetrine di un museo, in atteg-
giamenti convenzionali e con gli occhi di vetro, ma come organismi che vivono,
si nutrono, lottano, procreano, o almeno come delle figure in un cinematografo
svolgentisi e trasformantisi naturalmente e logicamente le une nelle altre.

A questa tendenza a riconoscere la conformità delle teorie al di l̀a o al di sotto
delle differenze di espressioni, di simboli, di linguaggio, di convenzioni rappre-
sentative, ecc.,̀e da riferire anche il costante interesse dei logici matematici per
le questioni linguistiche, dal Grassmann autore, nello stesso tempo,dell’Ausdeh-
nungslehree del Wörterbuch zum Rig-Veda, al Nagy ricercatore della tradizio-
ne del pensiero greco attraverso i commenti siriaci e arabi, dal Couturat auto-
re, col Leau, d’una storia dei progetti di “lingua universale”, al Peano ideatore e
propagatore di uno dei più pratici tra essi: il “latino non flexo”.

Tutta un’altra serie di connessioni tra pragmatisti e logici matematici presen-
tano gli importanti progressi effettuati da questi ultimi nella teoria della “defini-
zione”.

Anzitutto, lo schema tradizionale che fa consistere la definizione nella ricerca
del “genere” e delle “differenze specifiche”, cioè nella ricerca di classi da cui quel-
la da definire risulti mediante un “prodotto logico”, è stato allargato in modo da
comprendere qualunque caso in cui la classe da definire possa ottenersiin funzione
di classi note, mediante qualsiasi operazione, o serie di operazioni, anteriormente
ammesse.

In un’altra direzione gli schemi scolastici della definizione sono stati allargati
col prendere in considerazione i casi in cui ciò che si definisce noǹe una parola
isolata ma un gruppo di parole o una frase in cui essa compaia (definizioni impli-
cite). Con cìo si è venuto a riconoscere, più chiaramente di quanto non fosse fatto,
ad esempio, da Aristotele, che le definizioni di parole isolate non sono che un caso
particolare, il pìu semplice, nel pìu vasto campo delle “definizioni implicite ”, in
quanto definire, per esempio, un nomeA non significa altro che indicare il senso
che si vorrebbe attribuito alla frase: “la tale o la tal altra cosaè unA”. Inoltre è
diventato possibile caratterizzare e giustificare il procedimento, già seguito istinti-
vamente dai matematici, di servirsi successivamente di diverse definizioni di uno
stesso segno, o d’una stessa notazione, a seconda dei campi (includentisi o no) in
cui nasca l’opportunit̀a di far uso di gruppi di simboli in cui essa figuri (definizioni
precedute da ipotesi limitatrici e varianti col variare di queste).

Particolare interesse nei rapporti col pragmatismo presentano quelle che fu-
rono chiamate (Peano) “definizioni per astrazione”, nelle quali dal fatto che una
data relazione presenta alcune delle proprietà caratteristiche dell’uguaglianza si
trae occasione per “foggiare” un nuovo concetto; come, ad esempio, dal fatto che
due rette parallele ad una terza sono parallele tra loro si trae il concetto di “dire-

194



zione”, o dal fatto che due quantità di merce, scambiantisi con una stessa quantità
d’una terza merce, si scambiano anche tra loro, si trae il concetto di “valore”, ecc.

Un carattere comune a questa e all’altra precedentemente accennata, tra le
innovazioni introdotte dai logici matematici nella teoria tradizionale delle defini-
zioni, consiste nella loro tendenza a porre in luce i vari ordini di circostanze da
cui pùo dipendere il fatto che di una data parola, presa a sé, non si possa dare
una definizione nel senso ordinario, cioè non si possa enunciare una frase indi-
cante direttamente il carattere o i caratteri, propri agli oggetti ai quali la parola in
questione si applica.

Non solo la logica matematica ha condotto a riconoscere che parlare della
“definibilit à” o “indefinibilità” d’una data parola, o d’un dato concetto,è dir co-
sa priva di senso fintantochè non si indichi precisamente di qualialtre paroleo
concetti si conceda di far uso nella definizione cercata, ma essa ha anche forni-
to una spiegazione del fatto che molte tra le parole più importanti della scienza
e della filosofia si trovano appunto tra quelle di cuiè irragionevole domandare
o ricercare una definizione, nel senso scolastico, e ha contribuito cosı̀ nel modo
più efficace a combattere, a fianco dei pragmatisti, il pregiudizio “agnostico” che
attribuisce l’impossibilit̀a di risolvere tali questioni a una pretesa incapacità della
mente umana a penetrare l’“essenza” delle cose.

Le cos̀ı dette “definizioni per postulati”, quelle, cioè, che consistono nel de-
terminare il significato di un segno d’operazione, o di relazione, coll’enunciare
un certo numero di norme che, per ipotesi, ne devono regolare l’impiego, hanno
invece rapporto col pragmatismo in quanto giovano a far meglio riconoscere nei
postulati quel carattere di arbitrarietà che spetta loro, non meno che alle definizio-
ni, in qualit̀a di proposizioni aventi l’ufficio di determinare, in vista di dati scopi
o di date applicazioni, i vari campi di ricerca, in qualità ciòe di proposizioni la cui
sola giustificazione consiste nell’importanza e nell’utilità delleconseguenzeche
da esse sarà possibile dedurre.

Un altro carattere della logica matematica, per il quale essa, ancora più forse
che per qualunque dei precedenti, si manifesta affine al pragmatismo,è quello che
riguarda l’ufficio che in essa sono venute ad assumere la ricerca e la costruzione
di “interpretazioni particolari” o di esempi concreti come criteri per decidere della
reciproca indipendenza, o della compatibilità, di date affermazioni od ipotesi.

Riguardata in principio come un semplice mezzo per assicurarsi dellaneces-
sità (indispensabilit̀a) di date premesse, o dell’impossibilità di farne a meno per
ottenere determinate conclusioni, tale ricerca di esempi particolari ha finito per
comparire come ilsoloprocedimento atto a garantire che qualsiasi dato gruppo di
ipotesi non contenga delle “contraddizioni implicite”.

La costruzione, ciòe, di interpretazioni concrete, per le quali tutte le premesse
o ipotesi poste a base di una data teoria deduttiva si verifichino contemporanea-
mente, ha assunto l’importanza di una condizione in assenza della quale i ragio-

195



namenti anche più rigorosi non possono portare che a conclusioni esposte a essere
contraddette da altre, ottenibili con deduzioni non meno rigorosedalle premesse
medesime.

Di più ancora, nella scelta stessa degli esempi si sono andate formando delle
gerarchie, a seconda del loro grado diverso di concretezza e determinazione. A
quelli tra essi che sono i più concreti e determinati fra tutti – agli esempi cioè che
appartengono al campo dell’aritmetica –è stata, da alcuni, attribuita pel suddetto
scopo una superiorità sopra tutti gli altri, sopra quelli, in particolare, che implicano
considerazioni di continuità, o che appartengono a campi nei qualiè meno facile
un’esatta e completa caratterizzazione o formulazione dei fatti che si adducono.

In questo bisogno che le teorie più astratte hanno (e tanto più hanno quanto più
sono astratte) del sussidio difatti particolari – non già di fatti che servano a confer-
mare o a rendere induttivamente probabili le singole premesse sulle quali esse si
basano, ma di fatti che garantiscano la capacità di queste aconviveree acooperare
utilmente –, in questo bisogno che ha la logica pura di attingere forza, come An-
teo, dal contatto periodico colla terra, non si può a meno che riconoscere uno dei
sintomi pìu significanti di quella corrispondenza segreta, o misteriosa alleanza,
tra “gli estremi dell’attivit̀a teorica” (tra l’intuizionedel particolaree l’impulso
ad astrarre e a generalizzare) che nonè ultimo merito delle teorie pragmatistiche
l’aver segnalato e preconizzato.2

Pragmatisti e matematici si trovano pure d’accordo nella ricerca della massima
concisionee della massimarapidità di espressione, nella tendenza ad eliminare
ogni superfluit̀a e ridondanza, tanto di parole che di concetti.

Per gli uni e per gli altri il valore delle teorie e delle dottrine non va ricercato
soltanto in cìo che esse dicono, ma anche in ciò che essetaccionoe in ciò che
esse si rifiutano di esprimere o di prendere in considerazione. Vedi l’articolo di
Giuliano il Sofista sul “nutrimento del digiuno” (“Leonardo”, aprile 1905)

Uno dei principali risultati della logica matematicaè costituito appunto dal
riconoscere quante fra quelle che passano perverità matematichenon devono la
loro esistenza che a delle imperfezioni di notazione che permettono di enunciare lo
stesso fatto in modi diversi, per avere poi il piacere di riconoscerlo come identico
sotto le sue diverse enunciazioni. Se ne ha un esempio nelle proposizioni di tri-
gonometria rienuncianti sotto vesti diverse dei teoremi di geometria elementare e,
per di pìu, rienunciantili sotto molteplici forme, di cui le identità trigonometriche
non fanno che esprimere l’equivalenza.

Con l’introduzione di altri nuovi simboli le “verit̀a” di questo genere si po-
trebbero aumentare indefinitamente, rinnovando per la scienza il miracolo della
moltiplicazione dei pani e dei pesci, colla sola differenza che i risultati cosı̀ otte-

2Cfr. G. Papini,Les extr̂emes de l’activit́e th́eorique, in Comptes Rendus du IIe Congres
international de philosophie, Geǹeve, 1905.

196



nuti servirebbero assai più a gonfiare che non a nutrire le menti a cui venissero
comunicati.

Si potrebbe anzi a questo proposito, come mi osserva l’amico G. Vacca, enun-
ciare una legge di forma analoga a quella della legge di Malthus, consistente in
questo che, quando i concetti o le parole che si introducono in una teoria crescono
in proporzione aritmetica, le proposizioni corrispondenti – della cui verità o falsit̀a
la “scienza”, per essere completa, deve pur decidere – crescon più rapidamente di
qualsiasi progressione geometrica (secondo una legge esponenziale, enunciata dal
Clifford. Vedi Peano,Calcolo geometrico, 1888).

Contro una tale degenerazione adiposa delle teorie il pragmatismo rappresen-
ta anch’esso un’energica reazione, con l’insistere sul caratterestrumentaledelle
teorie, coll’affermare, ciòe, che esse non sonoscopo a se stesse, ma deimezzi
e degli “organismi”, la cui efficacia e potenzaè strettamente connessa alla loro
agilità, all’assenza d’ingombri, d’impacci ai loro movimenti, al loro somigliare
piuttosto a dei leoni o delle tigri che non a degli ippopotami o dei mastodonti. Il
detto favorito di Platonekre�tton �misu pant�c [meglio la met̀a del tutto] non
è meno applicabile alle teorie scientifiche di quanto non sia a qualunque ramo di
attività umana.

197



XIX

Idee Pedagogiche di H. G. Wells

Pubblicato in “Rivista di Psicologia ap-
plicata alla Pedagogia e alla Psicopa-
tologia, anno II, n. 3, maggio–giugno
1906.

Il caso, o meglio, per dare a ognuno il suo, l’intelligente attenzione di un amico,
m’ha fatto capitare in mano in questi giorni, mentre appunto ero occupato, per
dovere di ufficio, a un confronto tra i sistemi d’istruzione secondaria in vigore
presso le varie nazioni, due volumi della Collezione Tauchnitz nei quali, sotto il
titolo “La fabbrica dell’uomo” (Mankind in making), sono raccolti alcuni saggi,
che il fantastico romanziere e umorista H. G. Wellsè andato pubblicando ulti-
mamente nellaFortnightly Reviewe nella rivista americanaCosmopolitan, sulle
condizioni della cultura e dell’organizzazione scolastica in Inghilterra.

In quelli, tra questi saggi, dedicati in particolare alle scuole corrispondenti ai
nostri istituti d’istruzione secondaria, sono stato stupito di trovare espresse sulle
scuole inglesi, pure tanto differenti dalle nostre per più riguardi, osservazioni e
critiche niente affatto differenti da quelle che si avrebbe ragione di muovere contro
gli ordinamenti scolastici nostri.

Dico “si avrebbe ragione di muovere” perché le critiche che si muovono ef-
fettivamente al modo di funzionare delle nostre scuole secondarie, quando non
consistono semplicemente in vaghe declamazioni sul tema che “la scuola deve
servire alla vita” oppure sul tempo perduto nella scuola ad acquistare cognizioni
che non hanno “valore pratico”, etc., provengono per lo più da insegnanti e da
pedagogisti di professione, da persone insomma troppo disposte dalla loro stessa
condizione e dalle loro abitudini mentali a concepire le riforme “scolastiche” so-
prattutto come riforme “didattiche”, come riforme cioè riferentisi esclusivamente

198



alla scelta di cìo che si insegna, o all’introduzione di nuovi metodi di insegnamen-
to, disposte quindi anche a dimenticare che 1’ insegnamento propriamente detto
non è cheuno dei mezzi per fare imparare, e che, tra i servizi che le istituzioni
scolastiche possono e devono essere poste in grado di portare alla cultura naziona-
le, nonè l’ultimo quello di ’mettere quanto più è possibile a portata degli scolari i
mezzi, per imparare da sé creando intorno a loro un ambiente in cui le loro facoltà
mentali trovino alimenti e stimoli adatti, e dove ad essi sia offerta ogni opportu-
nità di procacciarsi, colla lettura o con qualunque mezzo di studio indipendente,
le cognizioni che divengono a loro man mano accessibili e interessanti.

Che un’invenzione già oramai cosi antica come quella della stampa, osser-
va il Wells, non abbia ancora esercitato alcuna influenza sull’insieme dei nostri
ordinamenti scolastici,̀e cosa veramente che dovrebbe esser oggetto di meraviglia.

Tali ordinamenti presentano infatti ancora, in massima parte, tutti i caratteri
che ci sono stati tramandati dal tempo in cui la rarità dei libri, le grandi spese
necessarie per la loro riproduzione, la mancanza di biblioteche aperte a ogni stu-
dioso, l’imperfezione tecnica dei mezzi di .illustrazione e riproduzione di figure,
etc., davano all’insegnamento orale o alle pubbliche “letture”, come mezzi di dif-
fusione della cultura, un’importanza e una funzione che ora sono cessate da lungo
tempo.

Trovo in proposito, nel recente volume di S. Reinach (Cultes, mythes et reli-
gions, vol. II, pag. 29),le osservazioni seguenti che val la pena di riportare per
esteso:

“On rép̀ete qu’il y a aujourd’hui trop de chosesà savoir, qu’il devient
de plus en plus difficile de former l’esprit de la jeunesse sans lui im-
poser un travail excessif. Cela tientà que les ḿethodes ṕedagogiques
sont empreintes d’un extrême conservatisme et qu’on ne sait pas dans
cet ordre d’id́ees substituer les locomotives aux diligences. Par exem-
ple, il est absurde d’enseigner aux enfants les details de la géographie,
comme s’il n’existait pas de cartes auxquelles ils peuvent se reporter
pour s’instruire: au lieu d’enseigner la nomenclature géographique, il
faudrait enseigner̀a se servir des cartes. Il faudrait surtout que cha-
cun, d̀es l’ecole primaire, eut l’id́ee des ouvrages auxquels il peut et
doit recourir pour chercher des informations sur une question qui le
préoccupe. Le savant Walckenaer disait: “Il y a aujourd’hui trop de
choses pour qu’on puisse les savoir toutes; mais on peut savoir où
elles se trouvent”. Cette formule est extrêmement vraie et n’a pas
encore rec¸u l’attention qu’elle ḿerite. Je suis persuadé que dans un
cycle d’́etudes de six ou sept ans je pourrais enseignerà un enfant
bien doúe ce que j’ai mis trente ans̀a apprendre; et je ne songe pas
sans un profond regretà tous les t̂atonnements,̀a toutes les pertes de

199



temps auxquels j’aíet́e condamńe depuis l’enfance, faute de trouver
aupr̀es de mes maı̂tres successifs, dont quelques-uns furent des hom-
mes illustres, l’enseignement méthodique et́economie d’efforts que
devrait inspirer la ṕedagogie moderne”.1

Se, nell’insegnamento delle scienze fisiche, il concetto della scuola come luo-
go ove si va ad assistere a delle lezioni va gradatamente cedendo il posto al con-
cetto della scuola come laboratorio, come luogo dove all’allievoè dato il mezzo
dl addestrarsi, sotto la guida e il consiglio dell’insegnante, a sperimentare e a ri-
solvere questioni, a misurare e soprattutto a “misurarsi” e a mettersi alla prova
di fronte ad ostacoli e difficoltà atte a provocare la sua sagacia e coltivare la sua
iniziativa, nel campo invece degli altri insegnamenti siamo più che mai ancora
sotto 1’impero del pregiudizio che ci spinge ad attribuire alle lezioni orali fatte da
un insegnante davanti a una cinquantina di alunni, diversi per indole intellettua-
le, per prontezza d’ingegno, spesso anche per preparazione, e costretti pel fatto
stesso del loro numero ad astenersi da ogni domanda di schiarimenti e spiegazioni
individuali, un non so quale misterioso privilegio, come mezzo per illuminare le
menti, di fronte ai tanti altri strumenti che lo sviluppo della civiltà ha ora messo
per tale scopo a nostra disposizione. Cosı̀ nelle chiese si continua a domandar la
luce alle candele di cera o alle torcie come ai tempi nei quali tal mezzo d’illumi-
nazione rappresentava il colmo del lusso e delconfort. Uomini colti, insegnanti,
studiosi di pedagogia, che respingerebbero con terrore la proposta di impegnarsi,
fosse anche solo per una settimana, ad assistere a tre conferenze al giorno, l’una di
seguito all’altra, anche sui soggetti che maggiormente li interessassero, non sem-
brano vedere l’assurdità didattica, igienica, psicologica di ordinamenti scolastici
che costringono ragazzi dai dieci ai diciotto anni a rimanere inchiodati, in media
per cinque ore al giorno, durante anni interi, sui banchi della scuola, come se non
vi fossero altri mezzi per ottenere gli scopi che cosı̀ si raggiungono o, per parlar

1[Si ripete che oggi vi sono troppe cose da sapere, per cui diventa sempre più difficile formare
lo spirito dei giovani senza imporre loro un lavoro eccessivo. Ciò è dovuto al fatto che i metodi
pedagogici sono improntati ad un estremo conservatorismo e che non si sa sostituire in questo
campo le locomotive alle diligenze. Per esempio,è assurdo insegnare ai bambini i dettagli della
geografia come se non esistessero delle carte geografiche alle quali essi possono riportarsi per
istruirsi: invece d’insegnare la nomenclatura geografica, si dovrebbe insegnare a servirsi delle
carte. Sarebbe necessario soprattutto che ognuno, fin dalle scuole primarie, avesse idea delle
opere da poter e dover consultare per cercare le informazioni su una questione che lo interessi.
L’erudito Walckenaer disse: “Ci sono oggi troppe cose perché si possa conoscerle tutte; ma si può
sapere dove trovarle”. Questa formulaè assolutamente vera e non ha ancora avuto l’attenzione che
merita. Io sono persuaso che in un ciclo di studi di sei o sette anni potrei insegnare a un bambino
ben dotato cìo che io ho appreso in trent’anni; e non penso senza un profondo rimpianto, a tutti i
tentativi, a tutte le perdite di tempo a cui sono stato condannato dall’infanzia, per il fatto di non
aver trovato presso i miei maestri successivi, di cui alcuni furono uomini illustri, l’insegnamento
metodico e non faticoso che dovrebbe ispirare la pedagogia moderna.]

200



più esattamente, gli scopi che si crede cosı̀ di raggiungere. Poich́e il risultato fi-
nale di questo sistema di coltura intensiva – troppo simile al sistema di nutrizione
posto barbaramente in opera nelle campagne della bassa Lombardia per ottenere
i prelibati fegati d’oca – si riduce troppo spesso a questo, di far nascere in tutti
gli alunni, e spesso nei più intelligenti, una tale ripugnanza a tutto ciò che sa di
scuola o che abbia attinenza a ciò che vi si insegna, da far quasi ritenere una for-
tuna che nei programmi scolastici si dia tanta parte a ciò che non val la pena di
essere saputo: cosi almeno lo scolaro, per quanto esca dalla scuola sfornito della
più parte delle cognizioni che meglio gli servirebbero per l’adempimento delle
sue funzioni di cittadino e di padre di famiglia e per l’esercizio della professione
a cui aspira, non ne esce almeno spoglio anche di qualunque desiderio e impulso
a procurarsele per proprio conto non appena ne riconosca l’utilità.

Tra le conseguenze indirette più deplorevoli del suddetto modo di concepire
il compito delle istituzioni scolastiche, il Wells pone bene a ragione l’influenza
che esso esercita sul carattere della produzione libraria dedicata a presentare ai
giovani, o a chi desidera di venire introdotto a dati ordini di studi, le parti più
elementari e fondamentali delle singole discipline.

I lamenti del Wells a questo riguardo coincidono perfettamente con quelli che
trovo mossi anche in un recente volume italiano di analogo soggetto, di cui un
capitoloè appunto dedicato a passare in rivista le deficienze, a questo riguardo,
dei nostri strumenti di coltura:

“Presa l’abitudine di intendere per libro una cosa da scuola, gli siè da-
ta tale forma anche quando non ce n’era bisogno, e le teste degli spe-
cialisti che sarebbero state utilissime per volgarizzare in altro modo
certi ordini di sapere e di sentire si sono ristrette al campo scolastico
come il pìu proficuo”2

Mentre abbondano “libri di testo”, compilati con pietosa uniformità sulla fal-
sariga dei programmi scolastici, mentre da un altro lato si accumulano i “trattati”,
i “corsi”, le “lezioni” , riproducenti – con qualche nota pedantesca in più – l’espo-
sizione orale che il loro autore ha fatto di una data “materia” a scolari obbligati
per forza ad ascoltarlo, si contano invece sulle dita i libri nei quali un principiante
possa trovare esposte, sotto forma sufficientemente chiara e concisa per non aver
bisogno d’altre spiegazioni, – messe in prospettiva e depurate da ciò cheè super-
fluo o meno importante – le informazioni che gli occorrono per orizzontarsi in
un primo studio di qualsiasi ramo di scienza. Mancano libri che gli forniscano le
opportune indicazioni bibliografiche, che lo guidino nella scelta delle letture o nel-
l’acquisto dei libri, mettendolo in guardia, ad esempio, contro quelli fra essi che

2G. PREZZOLINI e G. PAPINI,La coltura italiana, Firenze, Lumachi, 1906, pag. 37.

201



non valgono la pena di essere consultati o per esser troppo oscuri o troppo disordi-
nati o troppo prolissi o troppo superficiali etc. Mancano talvolta perfino edizioni
accessibili delle opereclassichedi cui è pure indispensabile la conoscenza diretta
da parte di chi si proponga di spingersi innanzi e approfondire qualunque ordine
di ricerche scientifiche.

Tali inconvenienti – lamentati dal Wells per l’Inghilterra – sono resi ancora
ben pìu gravi da noi dalla difettosa organizzazione delle pubbliche biblioteche, in
nessuna delle quali siè avuto finora il coraggio di adottare (o meglio la vergogna
di non aver ancora adottato) il provvedimento comune nelle biblioteche inglesi, di
lasciare a diretta disposizione del pubblico, senza formalità di schede o intervento
di distributori e con grande risparmio quindi di noie e di perditempi, una scelta
copiosa e ben classificata delle opere rappresentanti, per ogni singola materia,
gli strumenti indispensabili di studio. Da noi tale facilità di consultazione non si
trova concessa che tutt’al più per i dizionari e le enciclopedie, forse per il fatto che
queste, constando di volumi più grossi, non corrono pericolo di venire trafugate
dai frequentatori. Come se l’eventuale manomissione o mutilazione di un’opera
di mole o in pìu volumi fosse pìu difficile o rappresentasse un danno minore che
non il furto di qualche opera di minor mole e sostituibile con minima spesa. Senza
contare che il risparmio dello stipendio anche di uno soltanto dei distributori ora
necessari per correre su e giù alla ricerca, e pel trasporto giornaliero degli stessi
libri dal loro posto alla sala di lettura e viceversa, potrebbe bastare a compensare
largamente – l’osservazioneè di un bibliotecario americano –3 qualunque danno
o perdita che potesse derivare da disonestà o trascuranza del pubblico.

Non si vede del resto perché le biblioteche non possano, sotto una forma o
un’altra, assicurarsi contro tali danni, come si assicurano contro quelli dell’incen-
dio, e come pagano, ad esempio, alle società d’assicurazione premi addizionalı̀
a causa dell’illuminazione e del riscaldamento, premi, cioè, corrispondenti a un
rischio maggiore che esse incorrono per maggior comodo del pubblico.

In conformit̀a alle idee sopra esposte, il Wellsè del parere che molti tra gli
insegnamenti ora impartiti nelle scuole secondarie – in particolare quelli della
storia, della geografia, delle parti non sperimentali delle scienze naturali – potreb-
bero venire affatto aboliti e sostituiti dalla semplice comunicazione di indicazioni
bibliografiche, e da periodiche conversazioni o prove scritte, aventi il solo scopo
d̀ı accertare il profitto che ciascun allievo ha ricavato dalle letture a lui consigliate.

Egli vorrebbe che le lezioni propriamente dette non occupassero tutt’al più che
quattro giorni di ciascuna settimana; e che in gran parte le attuali “ore di scuola”
venissero sostituite da “ore di studio”, nelle quali i giovani, accolti in locali adatti
sotto la sorveglianza dei loro insegnanti, avessero facoltà di attendere a qualunque

3Citato dal prof. E. PAIS nella sua relazione sullo stato delle istituzioni scolastiche negli Stati
Uniti, pubblicata in uno degli ultimi fascicoli, del “Bollettino della Pubblica Istruzione”.

202



lettura o studio loro meglio piacesse, salvo naturalmente i provvedimenti necessari
per garantirsi, entro certi limiti, dal pericolo che essi dessero alle loro letture e ai
loro studi un indirizzo troppo unilaterale.

Per quanto riguarda i programmi, il Wellsè partigiano, come si può ben aspet-
tarsi, della massima elasticità e variet̀a. Le scuole secondarie superiori dovreb-
bero secondo lui presentare almeno tre tipi (oltre a quello predominantemente
“classico” o letterario ora esistente), e cioè uno con predominio delle scienze ma-
tematiche e fisiche, l’altro in cui la parte centrale fosse occupata dalle scienze
biologiche, un terzo infine in cui fosse data maggiore importanza alle scienze so-
ciali, all’economia politica, e alle altre cognizioni relative al funzionamento della
societ̀a moderna.

Le troppe diversit̀a tuttavia che sussistono tra gli ordinamenti scolastici inglesi
e i nostri – soprattutto la mancanza in quelli di una distinzione netta tra l’ultima
fase d’istruzione secondaria e quella che da noiè impartita nel primo stadio degli
studi universitari – rende meno interessante questa parte della sua esposizione.

203


